

Scanned by CamScanner

# انرژی جنسی و یوگا

تأليف اليزابت هايچ

ترجمه فرامرز جواهرینیا



Haich, Elisabeth ها یک، الیزابت، ۱۸۹۷ -انرژی جنسی و بوگا / تألیف الیزابت هایج؛ ترجمه فرامرز جواهری نیا. - تهران: بدیهه، ۱۳۸۰. ۲۲۴ ص. مصور.

ISBN: 964 - 6701 - 32 - 9

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

Sexual energy and yoga. عنوان اصلي:

عنوان اصلی: ۱. امور جنسی. ۲. یوگا ـ بهداشت. ۳. یوگا (ورزش). ۴. يسوگا (فيلسفه). الف. جيواهسري نسيا. فراموز، ١٣٤١ ـ

مترجم. ب. عنوان.

100/5

BFF97/AT WILL

p1 . - 1777.

كتابخانه ملى ايران

خیابان دانشگاه - کوچه میترا - پلاک ۶ تلفن: ۶۴.۵۲۴۲



# انرژی جنسی و یوگا

تأليف: اليزابت هايچ ترجمه: فرامرز جواهرىنا صفحه آرایی: میروحید ذنوبی نوبت چاپ: اول ۱۳۸۱ تيراژ: ۱۱۰۰ نسخه

ه ١٩٥٥ تومان

شابک: ۹ - 6701 - 32 - 9 \*\*\* ۹۶۴ - ۶۷۰۱ - ۳۲ - ۹ :شابک

#### فهر ست

| 0/.  | ييشگفتار مترجم:                                |
|------|------------------------------------------------|
| 11/  | نگرشی به نیروی جنسی از دیدگاه یوگا:            |
| 10/  | نگرشی به نیروی جنسی از دیدگاه روان شناسی       |
| 11/  | پیشگفتار نویسنده:                              |
| 44/  | بخش یکم: جنسی بودن چیست؟                       |
|      | بخش دوم: آگاهی و هستی یکی هستند                |
| 01/  | بخش سوم: مار بنيادينِ آفريننده                 |
| 109  | بخش چهارم: راست و دروغ نیروی جنسی              |
| YY / | بخش پنجم: نردبان يعقوب                         |
| AV/  | بخش ششم: خيانت يهودا                           |
| 94/. |                                                |
| 110/ | بخش هشتم: هفت پله نردبان يعقوب                 |
| 149/ | بخش نهم: سن جورج مقدس                          |
| 189/ | بخش دهم: کشش به سوی یکی شدن و دامهای سر راه آن |
| 101/ | بخش یازدهم: در پیش گرفتن زندگی پرهیزکارانه     |
| 1841 | بخش دوازدهم: گل جادویی                         |
| V1/  |                                                |
| 10/  | بخش سیزدهم: تمرین                              |
| *1/  | فشرده سخن:                                     |
| 111  | نغمه روشن شدگی                                 |

# فهرست نگارهها

| ند داده است ۱۳۰                                  | ۱ ـ تندیس ایزد شیوا، که دو جنس نرینه و مادینه را درون خویش به هم پیو |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| <del>*************************************</del> | ۲ ـ ین و یانگ، قطبهای منفی و مثبت.                                   |
| ۶V /                                             | ۲_نگارهای از خداوند در مکزیک باستان                                  |
| PA /                                             | ۴_نخستین و پایینترین کارت تاروت                                      |
| A9/                                              | ۵ ـ واپسین و بالاترین کارت تاروت                                     |
| 9./                                              | ۶_آرمیدن ناخودآگاه در پس خودآگاه                                     |
| 117/                                             | ۷ ـ دیدگاه گل ـ صلیبیها دربارهٔ نیروی جنسی در پدید آوردن سنگ فلاسفه. |
| 114/                                             | ۸ ـ کشته شدن اژدها به دست سن جورج.                                   |
| 1rv/                                             | ۹ _ پانزدهمین کارت تاروت: اهریمن و قانون ماده                        |
| 174/                                             | ۱۰ ـ دیدگاه گل ـ صلیبیها دربارهٔ نقش دوگانه و توان نیروی جنسی        |
| 100 /                                            | ۱۱ _ انگارهٔ گل _ صلیبی ها دربارهٔ «هرمافرودیتِ» چیره بر نیروی جنسی  |
| 105/                                             | ۱۲ _اشکال ۳ تمرین یوگا۱۲                                             |
|                                                  |                                                                      |

# پیش گفتار مترجم

امروزه در سراسر جهان شاهد گرایش روزافزون انسانها به آگاهی پیدا کردن از سرشت راستین زندگی و مرگ، رازهای جهان هستی، و راههایی که ما را به خوشبختی و جاودانگی رهنمون می گردند، هستیم. آدمی می خواهد از درد و رنج خویش رهایی یافته و شادمان و نیکبخت و کامیاب زندگی کند. او نه برای خود همسر، بلکه برای شادمانی خودش است که به زناشویی روی می آورد. فرزند که می آورد، نه برای خود فرزند، بلکه برای این است که می خواهد با پرورش فرزندش احساس خوشبختی کند. ما هنرها و مهارتهای گوناگون را برای شادی دل خودمان پیگیری می کنیم. چنین بینشی شگفت نیست، چرا که شادمانی سرشت راستین ماست. خویشتن خویش ما شادمانی به نمود درآمده است؛ از شادمانی و سرور برمی خیزد، در شادمانی و سرور شادمانی و سرور می پیوندد. بنابر این، خوشبختی که از خداوند می آید، حق زندگی ماست. با این همه، ما این پهنه خوشبختی را نیافته و نمی دانیم که چگونه می توانیم به آن رسیم. از این روست که ناشاد خوشبختی را نیافته و نمی دانیم که چگونه می توانیم به آن رسیم. از این روست که ناشاد به جا می مانیم.

هرچه به خویشتن خویش و «خود» درونی مان نزدیکتر می گردیم، خوشبختی بیشتری احساس می کنیم. خوشبختی و بهروزی راستین موضوعی است درونی، که ناساز با شادکامی های ناپایدار و زودگذر بیرونی که بیشتر زمان ها پی می بریم دروغی بیش نبوده اند، به آدمی حسی از خرسندی و شادمانی ای ژرف و به گفت نیامدنی

مى بخشد.

ما سخت به شناخت «خود» نیاز داریم. از نداشتن چنین شناختی که همان شناخت انسانیت راستین است، در جهان چیزهای هراس انگیزی در حال روی دادن است. به دلیل از یاد بردن انسانیت است که امروزه در سراسر جهان شاهد کینه و خشونت و آزمندی و تبه کاری و دروغ پراکنی در نزد انسانها و کشورها هستیم. برای آن که بار دیگر به انسانیت خویش بازگردیم، می بایست دریابیم که به راستی چیستیم؛ می بایست «خود» مان را بشناسیم. چنانچه ارزشهای خود را نشناسیم و خود را گرامی نداریم، چگونه می توانیم دیگران را ارزشمند شمرده و آنان را گرامی داریم. بنابراین بیش از هر چیز می بایست «خود» را بشناسیم و ببینیم که در جهان چه جایگاهی داریم و از گجا چیز می بایست «خود» را بشناسیم و ببینیم که در جهان چه جایگاهی داریم و از گجا می رویم.

جهان هستی از برهم کنش آگاهی و نیروی آفریننده (آگاهی + انرژی) پدید آمده است و آدمی با پیوند دادن آگاهی فردی خویش به هستی برتر و سرشت جهانی خود است که می تواند به روشن شدگی و شناخت جهان بزرگ بیرون که به راستی همان جهان کو چک درون است، دست بابد. در جهان چیزی رازآمیزتر و شگفتانگیزتر از آگاهی یافت نمی شود. پرتوی ریز و سوسوزن هشیاری درونی که در زندگی روزانهٔ ما نقشی چنین ناتوان و پرآشوب را بازی می کند، همین که از زندان حواس و خوهای وابسته به آنها رهایی یافت، جای خود را به راستی ای غول آسا و فراگیر و نیرومند می دهد که جهان را در برگرفته و مرزهای زمان و جایگاه آن را می شکند: نیرویی که هیچ نیروی دیگری ـ حتا مرگ ـ نمی تواند بر آن چیرگی یافته یا آن را نابود سازد.

از به هم پیوستن آگاهی و نیروی آفریننده است که جهان ما چهره می گیرد و هزاران جلوه پیدا می کند. و چیزی که چرخ هستی را به گردش در می آورد، این است که نیروی آفرینندهٔ نهفته در دل همهٔ ذرات هستی، با یافتن نمودهایی پیوسته لطیف تر، می خواهد خودش را به آگاهی بی پایانِ رها از بندهای زمان و جایگاه رساند و بار دیگر به خاستگاه ازلی اش که همانا آگاهی بیکران ایزدی است، بازگردد. به زبان دیگر، جلوه های آفرینش می خواهند به خود آگاهی رسیده و با سرشت ازلی خویش یکی گردند و از این راه، دستخوش نیروی «مهر»، در نهایت پویایی، به آرمیدگی مطلق دست یابند. قطره ها دستخوش نیروی «مهر»، در نهایت پویایی، به آرمیدگی مطلق دست یابند. قطره ها

هزاران چهره پیدا میکنند و هزاران راه را درمی نوردند، تا به آرامش و پویایی شاد اقیانوس رسند. در عرفان ما نیز آمده است که هستی یکی بیش نیست، و آن هستی پاک و برتر پروردگار جهان آفرین است که جز او هستی دیگری نیست. اما این هستی نمایی دارد و باطنی. و با این هستی یک نور است و همین نور است که جان جهان است و جهان سرشار از این نور است. نوری است بیکران و دریایی است بی پایان که زندگی و آگاهی و نام و توان همه چیز از آن است. این نور یکی بیش نیست و همگی چیزها نمودها یا «مظاهر» یا «دریچه هایی از این نورند و صفات این نور از میان این «دریچه ها به بیرون تابیده می شود. این نور به جلوه های خود مهر می ورزد، زیرا در انها زیبایی خود را می بیند و صفات و نامهای خود را می یابد. و از اینجاست که روح آدمی بر تن خود عاشق است، زیرا تن آدمی نمود صفات آدمی است و روح در تن خود را می بیند و صفات و نام های خود را جستجو می کند. و از اینجاست که گفته اند «خود را بشناس تا خدای را بشناسی؛ به این نور می باید رسیدن، و این نور را می باید دیدن، و از این نور می باید در جهان نگریستن ». رهرو با رسیدن به این نور «می سوزد» و دیگر نفس خود را نمي بيند. و اين همان مقامي است كه عارفان ما از أن با نام «فنا در توحيد» يادكر ده اند و عرفان بودایی آن را به نام «رسیدن به نیروانا» و عرفان هندی آن را با پیوستن نیروی آفرینندهٔ کوندالینی جای گرفته در ته ستون مهره های آدمی به مرکز عصبی چاکرای نیلوفر فرار برگ «ساهاسرارا» بر فراز کاسهٔ سر به انگار در می آورد.

بنا بر آیین تانترا در هر انسانی اصلی نرینه و اصلی مادینه یافت می شود. اصل نرینه با تقطه ای یک «بیندو» در بالاترین نقطه کاسهٔ سر، و اصل مادینه با ۳گوشه ای که نماد اندام جنسی زنانه است، نموده می شود. این ۳گوشه در پایه ستون مهره ها جای گرفته است - جایی که مار خفتهٔ کندالینی در آن ۳/۵ دور حلقه زده است و دریچهٔ گذرگاه پایان یابنده به «برهما - رندهارا» آیا شکاف برهما در کاسهٔ سر را بند می آورد. بیداری این مار خفته به معنای آن است که نیروی غول آسای آن که در زندگی روزانهٔ انسانهای تازه و عادی برای کامجویی و فرزند آوری به کار برده می شود، اندک اندک راستاهای تازه و

آفریننده ای پیدا کرده و سرانجام به اصل آفریننده یا «بیندو» درون کاسهٔ سر می پیوندد. بدین گونه آگاهی و نیروی آفریننده نهفته در انسان بار دیگر به یکدیگر رسیده و به سراپای هستی او روشنایی و آگاهی و توانایی بی کران می بخشند. در بالاترین حالات جذبهٔ عرفانی هر چیزی جان پیدا کرده و سراپای طبیعت زنده می شود و عارف با احساسی از درک «اقیانوس هستی»، با جهان و همهٔ چیزهای آن پیوند درونی و نزدیک ـ گویی که جهان پیکر خود اوست ـ پیدا می کند.

كنداليني نيروي پديد آورنده تجربه هاي روحاني و حالات عرفاني آگاهي است. از دیدگاه زیست شناسی که بنگریم، بیداری کندالینی در پایهٔ ستون مهره ها کارکرد منابولیزمی تازهای پدید می آورد که انرژی عصبی تازهای را در بدن به گردش در می آورد. در پی این روند هورمون جنسی به گونهای در مغز و دیگر اندامهای بدن به گردش در می آیند که بر اثر آنها در انسان آگاهی و بینش تازهای پدیدار می گردد. دبستانهای یوگایی برون ریزی شهوانی و از دادن «منی» را برای بدن، ذهن، و روح -مگر آن که در راه فرزند آوری باشد - زیان بار شمرده و آموزش می دهند که نیروی جنسی می بایست به نیروی روانی دگرگون شود و باور آنها این است که یوگی با نگاه داری منی اش از دیدگاه جسمانی سرزنده تر و نیرومند تر، از دیدگاه ذهنی، هشیار تر و خوداگاه تر، و از دیدگاه روحی حساس تر و پذیرنده تر میگردد و نیروی فراطبیعی ای به دست می آورد که به او توانایی تأثیر نهادن روی فرآیندهای طبیعی و کیهانی را می بخشند. او می تواند بر مرگ چیره شده و به نامیرایی رسد. نیروی جنسی نگاه داشته شده ـ هنگامي كه انسان به درجهاي از بالندگي رسيده باشد و به گونهاي زندگي كند كه فشارهای جنسی بر تن و روان و ذهن او اثرات منفی بر جای نگذارند ـ در سراسر بدن پخش شده و درخشش پوست، نورانی شدن چشمها، نرمش ماهیچهها، و تیزی حواس آدمی را در پی می آورد. این نیرو ذهن را هشیار و حسهای روانی را بیدار مع کند و گذرگاه های نبروی فراحسی آدمی ـ مانند تله پاتی، پیشگویی، روشن بینی، هنو خواندن اندیشه های دیگران، فرافکنی ذهن، و توانایی پدیدآوردن و فرمان راندن بر پنداره ها (یا قالبهای اندیشه) - را گشوده می سازد.

در اینجا بایست یادآور شویم که به دست آوردن نیروهای روانی و فراطبیعی

هیچگاه هدف و نگرگاه رهروان راه راستی و عارفان و یوگیان راستین و وارسته نبوده و ایشان هوایی جز بیداری و رسیده به «دوست» نداشته و ندارند. این نیروها به گونهٔ خود به خود و بی آنکه عارف یایوگی در پیشان رود، بر سر «راه» بالندگی او پدیدار شده و ارزش وابستگی و پای بند شدن او را ندارند و چه بسا اگر که در راههای ناروا به کار افتند، او را از رسیدن به «منظور هستی» باز دارند.

در دفتر کنونی خانم الیزابت هایچ - که از نوشته هایش برمی آید فردی روشن شده بوده و خود، گامه های این راه دراز را پیموده است - نیروی جنسی و گامه های بیدارسازی آن را برشمرده و بر اهمیت نگاه داری و دگرگون سازی این نیرو پافشاری ورزیده است. او در جای جای نوشته هایش به نکات ژرف و ظریف عرفانی و روان شناسانه ای اشاره می کند که بی گمان به دل جویندگان راه راستی خواهد نشست و ایشان را یاری می دهد تا سرشت راستین خود و جهان پیرامون خویش را بهتر شناخته و ارزش نیروهای درونی خویش را بهتر درک کنند. خانم هایچ کتاب دیگری نیز دارد که در زمان خود در اروپا بسیار پر فروش بوده است و در آن مسئله پاکسازی و تندرستی بدن از راه تمرین های یوگا را به بررسی در آورده است!

کتاب اصلی خانم هایچ با پیشگفتاری از دکتر اشپیر که یک روان شناس است، آغاز شده بود. از آنجاکه این پیش گفتار بیشتر «روان شناسانه» می نمود و به باور این نگارنده نمی توانست برای کار ژرف خانم هایچ آغاز شایسته ای به شمار آید، گفتاری به نام «نگرشی به نیروی جنسی از دیدگاه یوگا» نوشته استاد گرامی، دکتر روحبخش، را (با سپاس از ایشان) به آغاز کتاب کنونی افزوده و پایان سخنان خانم هایچ را با شعری از یکی از یوگیان روشن شده آراسته تر ساختم. امیدوارم که تلاشهایم پسندیده خردمندان افتند.

۱-(«یوگا و تندرستی»، برگردان دکتر هوشمند ویژه و مینو حمیدی، نشر مینرا، بهار ۸۰)

#### نگرشی به نیروی جنسی از دیدگاه یوگا

عاشقی گر زین سر و گر زان سر است عاقبت ما را بدان سر رهبر است

یوگا در گستره خود، دستگاههای فلسفی و اسطورههای باستانی و دانشهای قدیمی را در کنار حقایق عینی و علمی ارائه میکند.

توجه بشر به نیروی جنسی و موضوع «نرینه» و «مادینه» در یک نگرش کل گرا و یکی بودن انسان با کل هستی معنا و مفهومی فلسفی و روانشناختی دارد و در عین حال نشانهای است از یک سیستم منسجم که حیات را باید بر پایگاه و پایه انسان کامل به چکاد تکامل رساند.

نبروی جنسی که در جانداران غریزی و تحمیلی و لابد است در انسان قابل کنترل و دارای مفهوم فردی، اجتماعی، فلسفی و تکاملی است که هر چه انسان آگاه تر و در طریق معرفت پیشرفته تر شود بر آن و بر دیگر غرایز خود تسلط بیشتری پیدا می کند. یوگا نیروی جنسی را غریزه ای مفید برای حفظ نسل و وسیله ای کارآ برای تسلط بر نفس می شناسد و در روش های گوناگون یوگا از جمله تانترا یوگا برای این انرژی اهمیت و احترام ویژه ای قائل هستند که مرکز آن در یکی از هفت مرکز اصلی انرژی بدن اثیری قرار دارد. در یوگا این هفت مرکز اصلی انرژی بدن اثیری مرکزی برای اداره و تنظیم یکی از دستگاه های حیاتی بدن و حتی قوای روانی آدمی می دانند. این مراکز و چرخه های انرژی در مسیر ستون مهره ها از پایین به بالا مسئول احساسات و امیال می باشند که به تر تیب لطیف تر می شوند و از حوزه نیازهای مادی

بدن به گستره معنویات او توسعه می یابند تا به بالاترین چاکرا در بالای سر می رسند که رابط انسان با نیروهای هستی است. پایین ترین و اولین چاکرا در انتهای ستون مهره ها چاکرای ریشه است و در صورتی که پوگی زیر نظر استاد شایسته آموزشهای لازم را ببیند و با انضباطی کامل آنها را به کار ببند این چاکرا فعال شده و سایر مراکز انرژی را تغذیه کرده و آنها را فعال میکند و به تدریج پرتو جوی یوگا را به روشن شدگی (سامادهی) میرساند. البته در صورتی که آموزشها ناقص و تمرینها نابجا و نامنظم و آشفته انجام گیرد، ممکن است برای نوآموز خطراتی را نیز در برداشته باشد. چاکرای ریشه که آن را «مولادهارا چاکرا» می نامند مرکز انرژی و توانایی های خفتهای است که در نظر مردم عادی این توانایی ها متافیزیکی و غیر عادی می باشند. در واقع چاکرای ریشه مرکز نیروی حیات است و آن را به ریشه گیاهان که در خاک است تشبیه کردهاند. فعال شدن این چاکرا را به بیدار شدن ماری خفته مانند کردهاند و آن را مار کندالبنی خواندهاند. هنگامی که این نیرو بیدار شود و رو به بالا حرکت کند به دومین چاکراک نشانهاش آب و مرکز نیروهای جنسی و دستگاه تولید مثل می باشد می رسد و آن رانیز فعال می سازد و به تدریج این حرکت بر اثر تمرین های درست و ممارست و پشتکار و اعمال سخت ادامه می یابد و به چاکرای «ساهاسرا» در بالای سر می رسد که آن را به گل نیلوفر هزار گلبرگی تشبیه کرده اند با گلبرگهای الماس گون که رو به سوی بالا دارد و بانیروی کیهانی و کل هستی در ارتباط است. فعال شدن این چاکرا یعنی تنویر سالک و روشن شدگی او که می تواند از یک سو به معنای تسلط کامل بر نفس و از سوی دیگر یکی شدن باکل هستی و به قولی «فنای صوفیانه» تعبیر گردد.

مجموعه این هفت چاکرا و نمادهای آنهاگل نیلوفر آبی را به یاد می آورد که ریشه در خاک و لجن دارد ولی گل هایش در آفتاب می شکفند. ریشه اش در پلیدی است ولی گل آن مظهر پاکی و روشنی می باشد.

در یوگا اعتقاد بر آن است که با تمرینهای بدنی و ذهنی ویژه و به کار بستن اذکار خاص و رعایت امساکهای سخت و کف نفس و خودداری از تلف کردن بیهوده و نابجای انرژی جنسی می توان چاکرای ریشه را فعال کرد. با ادامه تمرین و تمرکز بر

تک تک چاکراها و هدایت انرژی در «نادی» اها می توان به کمال نفس و رسیدن به روشن شدگی نائل آمد.

واقعیت آن است که نبروی جنسی که یک غریزه نیرومند است در سیستم آفرینش بشر و سایر جانداران وظیفه مهم حفظ نسل را بر عهده دارد. همانگونه که وظیفه غریزه گرسنگی حفظ حیات آدمی است، به کاربردن نادرست و نابجای هر کدام از این غرایز می تواند برای فرد و برای نسل خطرآفرین باشد. چونان که پرخواری و بدخواری مایه بیماری آدمی می شود، انحرافات جنسی و تعبیر و تفسیرهای نادرست از نیروی جنسی و کارآیی آن نیز بیماری های اجتماعی را به بار می آورد و این حقیقت در اسطوره های الوط» و «سودوم و گومورا» مشهود است و در عصر ما نیز ارتباطهای جنسی انحرافی را یکی از عوامل شیوع بیماری کشنده «ایدز» می شناسند.

تسلط بر نیروی جنسی به معنای سرکوب کردن آن ـ چنانچه در بعضی از فرقه ها دیده می شود ـ نیست. همانگونه که به معنای بی بند و باری نیز نمی باشد. ولی ما شاهد هر دوی این افراط و تفریط ها می باشیم. در بعضی از فرق بودایی مردان در جوانی خود را با عمل جراحی از این نیرو محروم می کنند و در میان سالی دچار مسائل روانی، پشیمانی و گاه جنون می شوند و در بعضی از روشهای تانترا مفسران ناآگاه و شاید سود جو بی بند و باری را توصیه می کنند به حدی که نشریه های آنان در مجامع غربی و در میان قشرهایی که عمق فلسفه تانترا را درک نکرده اند جنبه های غیر اخلاقی و انحرافی به خود می گیرد.

در تانترا یوگا و دیگر سیستم های یوگا و روشهای مراقبه و سلوک سعی بر آن می شود تا از غرایز نیرومند آدمی در راه حفظ تعادل تن و روان سود بجویند و در عین حال با اتکاء بر اندیشه نیک و کردار نیک عنان این غرایز سرکش را در دست گیرند.

در روشهای اهل معرفت ایرانی نیز مراتب نفس اماره (غرایز سرکش) تا نفس راضیه و مرضیه (روشن شدگی و وحدت یافتن باکل) شرح داده شده و آنها را مقامات و مراتب تعالی و تکامل سالک گفته اند و در عین حال عشق را نیرومند ترین انگیزه در

۱-کانالهای انرژی مشابه به آنجه که در طب سوزنی «مریدین» نامیده میشود.

### ۱۴ که انرژی جنسی و یوگا

طریق مجاهده دانسته اند که شرح بسیار زیبا و عارفانه هفت شهر عشق در منطق الطبر عطار نمونهای از آن می باشد. اعراض از دنیا و رهبانیت که در اسلام جایز نیست در میان عرفای نامدار نیز دیده نمی شود. ازدواج و آوردن فرزند امری جایز و پسندید، است. حتی مولانای بزرگ دختر خوانده جوان خود را به عقد شمس، پیر و مراد سالمند خویش در می آورد.

انسان عشق - انگیزه نیرومند نیل به وحدت - را از عشق زمینی تا عشق آسمائی تجربه می کند و این تجربیات در بستر اندیشه و فرهنگ ایرانی جلوه ای اخلاقی، شرعی و پسندیده دارد. اما در بعضی مکاتب تانترا تمرین های ویژه ای هست که همکاری زن و مرد را می طلبد و ممکن است از نظر فرهنگی مناسب و قابل تقلید برای جوامع دیگر نباشد و اینجاست که گزینش درست از دست آوردهای فرهنگی و معرفتی دیگر ملل اهمیت پیدا می کند. البته در مکاتب دیگری از تانترا نیز زن یا مرد باید به تنهایی و با رعایت اصول اخلاقی پسندیده زیر نظر استاد به مجاهده بپردازند که این روش ها مشابهت بسیاری با روش های مراقبه، چله نشینی، کف نفس ها و امساک های عرفای ایرانی دارند.

آنچه که می توان به عنوان نتیجه گیری ذکر کرد حضرت مولانا در چند بیت شیوابیان كرده و راه تكامل آدمي را از «جماد» تا «فوق بشر» نشان دادهاند:

وزنما مردم به حیوان سر زدم پس چه ترسم کی ز مردن کم شام از مالئک من بر آرم بال و پر آنچه اندر وهم ناید آن شوم از جمادی مردم و نامی شدم مردم از حیوانی و آدم شدم بار دیگر گر بمیرم از بشر از ملک هم زان سپس پران شوم

دكتر روحبخشر بهار ۱۰

# نگرشی به نیروی جنسی از دیدگاه روان شناسی

امروزه روان شناسان ژرفاسنج ادر پژوهشهای اندیشه گرانه و روان درمانانهٔ خویش به گونهای گریزناپذیر به سوی بررسی دینها و اسطورهها کشانده شده و بدان روی آورده اند که اسطورهها و داستانهای پریان را به نگر آورده و از دیدگاه دانش خود باز سنجند. آنها،هم چنین، گسترهٔ پژوهشهای خویش را افزایش داده اند تا رمزوری و کیمیاگری سدههای میانه را نیز در برگیرند و، از این راه، با دینها و فرزانشهای خاوری پیوندگاههای بسیاری یافته اند. پیوند میان یوگا و روان شناسی ژرفانگر به ویژه روشن و آشکار است.

در همین راستا، همسانی های فراوان و گوناگون روان شناسی و دانش یوگا روانشناسان را به نتیجه گیری های گوناگونی رهنمون شده است. برخی روان شناسی ژرف نگر و دانش یوگا را کمابیش هم تراز یکدیگر شمرده و برخی دیگر کوشیده اند آزموده های به دست آمده را از راه یوگا و مراقبه را با نمادهای روان شناسی برشمارند، در حالی که برخی دیگر تلاش کرده اند تا حتا یوگا را با روان شناسی ژرفانگر وانمایند. جی اچ شولتز آمیان بالاترین رده های آموزش خود هیپنوتیزم و دانش راجایوگا پیوندگاه های بسیاری یافته است. هم چنین، او بر این باور است که برای تمرین کنندگان خود هیپنوتیزم بویژه سودمند است که روش های خود را با تمرین های یوگا برآورد

کنند. تمرین های بی جنبش انجام شونده در وضعیت های نشسته و درازکش روش خود هیپنوتیزم هم تراز دو آسانای هاتایوگا - همانا وضعیت نشست پایه، و وضعیت پیکر مرده - به شمار می آیند. از سوی دیگر، شولتز بر این باور است که در پیوند با تمرین های جنبشی و تنفسی یوگا، میان هاتابوگا و شیوهٔ خود هیپنوتیزم ارتباطی یافت نمی شود. او امیدوار است که از راه شیوهٔ آموزش خود هیپنوتیزم بتوان جان مایهٔ راستین یوگا را، به همان شیوه ای که به باور او جان مایهٔ راستین مانیه تیزم به کمک روان درمانی بخردانه فزونی پیدا کرده است، گسترده تر و غنی تر ساخت.

با این همه، آموزش خود هیپنوتیزم به راستی روشی نیست که سرشتهای یوگا با راجایوگا را با نگرش دانشمندانه ارزیابی یا موشکافی کرده باشد، بلکه خود، یوگایی است که هنوز پُراپُر درک نشده است. آموزش خود هیپنوتیزم تنها زمانی می تواند جان ـ مایهٔ راستین هاتایوگا و راجایوگا را غنی تر سازد که خود، یوگا گردد. در این پیوند، می بایست به یاد داشت که با آن که یوگا راههای گوناگون ـ یا بهتر بگوییم، چهره های گوناگونی ـ دارد، همگی این راهها یک هدف بیش ندارند.

الموزش خود همپنوتيزم، حتا اگر چهرهٔ نيمه شناخته شدهاي از يوگا باشد، باز هم یکی از بزرگترین فرخندگی های روان درمانی امروزی بشمار می آید. حال ببینید که یک یوگای به درستی و سراپا شناخته شده، برای روان شناسی و روان درمانی چه برکتی مى توان باشد!

لانگن ابر این باور است که بالاترین حالات آگاهی آزموده شده از راه تمرین ها و ژرفاندیشی های یوگا همانا اشکالی از هیپنوتیزم هستند. باور ما این است که از همه رو درست است که یوگا و ژرف اندیشی های آن با نگرش کافی در دامنهٔ پژوهش های روان شناسی ژرفا سنجانه گنجانیده شوند، اما نادرست خواهد بود که پژوهشگران بکوشند پدیدهٔ یوگا و ژرفنگری را با مفاهیم شناخته شدهٔ امروزی دانش روان شناسی برشمارند. چنین کاری به نتیجه گیری های نادرست خواهد انجامید. به جای این کاره پژوهندگان می بایست نخست خود ژرف نگری کرده و تمرین های یوگا را چند سالی انجام داده و سپس به برشماری چیزهایی که آزموده اند روی آورند.

روان شناسان ژرفاسنج، پس از انجام چنین پژوهشی، در موقعیتی خواهند بود که بتوانند میان حالات آگاهی کاستی گرفته جدایی نهند. آنها، هم چنین، دربارهٔ پدیده ای که امروزه همگی به هبپنو تیزم نسبت می دهند، دریافت روشن تری پیدا خواهند کرد.

در اغاز دوران روان شناسی بسیاری از روان درمانان، در پرتوی دانش خویش، هستی ذهن ناخودآگاه را نفی می کردند. هر کسی که در آن زمان نیروی ناخودآگاه را در خود و بیماران تجربه کرده بود، تنها با یک لبخند می توانست پذیرای چنین برخوردی باشد. امروزه نیز که ما دانشنامه های روان شناسانهٔ نوشته شده در پیوند با یوگا و مراقبه را می خوانیم، کم و بیش با چنین حال و هوایی روبرو می شویم. همین که چندی یوگا و ژرف نگری انجام دادیم، به روشنی می توانیم ناهمگونی میان وضعیت کنونی روان شناسی ژرفاسنج و یوگا را باز شناسیم، چراکه بالاترین گامه های تمرینات یوگا و مراقبه حالاتی از مراقبه حالات هیپنوتیکی آگاهی کاهش یافته یا محدود شده نبوده، بلکه حالاتی از بالاترین درجهٔ آگاهی اند که باگسترش فراوان هشیاری همراه شده باشند.

یونگ شاخهٔ بررسی ژرفاسنجانه روان شناسی را چهرهٔ مدرنِ راز ـ آشنا شدن ا به شمار آورد. او فرآیندهای روحانی درونیِ روی دهنده در هنگام بررسی ها را با تکاملی که انسان پیش از راز ـ آشنا شدن و در هنگام آن تجربه می کند، هم سنجی کرده و فرزان اندیشان خاوریِ بزرگ را روان شناسانی نمادگرا به شمار می آورد. «پیکر الماسین» خاوریان و «بدن رستاخیز یافته» مسیحیان به دیدهٔ او راستی های روان شناسانهٔ شگفتی انگیزی هستند. او هم چنین، کل کیمیاگری سده های میانه را چون نمادگرایی روان شناسانه درنگر می گیرد. یونگ از «خود» و راه رسیدن به «خود» سخن می گوید و از مسیح در پایهٔ یک کهن ـ الگو یاد می کند.

بی شک حق با اوست هنگامی که می گوید چیزی که فراسپهری است، می بایست در دامنهٔ دستیابی تجربهٔ ذهنی باشد، وگرنه به هیچ رو نمی توانسته روی بشر تأثیری داشته باشد. یونگ در پیوند با موضوعات فراسپهری هیچ فرضیه ای را دستوربندی نکرده و به جای آن، به شرح اشکالی می پردازد که فراسپهر را با آنها می توان تجربه کرد. این اشکال، به نگرش او، همان نمادها هستند.

از این رو، پرسشی بی پاسخ است که پرسیده شود آیا «خود»ی که او از آن سخن می گوید، همان «خود» یا آنکه آیا «کهن الگوی مسیح» همان «مسیحای زنده» است یا نه.

بونگ اندیشه های دینی و فرزانشی خاور و باختر را از دیدگاه نمادشناسی روان شناسانه همسنجی کرده و آشکار می سازد که میان آنها ناهمسانی های مشخصی هست. بوای نمونه، او «قهرمان ـ مسیح سرشار از درد» را با «گل زرین» خاور زمین همسنجی کرده یا «شخصیت تاریخی مسیح» را در کنار این گفتهٔ هوآی مینگ کینگ، فرزانهٔ خاوری، می آورد که گفته است «بدون به هستی آمدن؛ بدون در گذشتن؛ و رها از گذشته و آینده.»

با این همه، این همسنجی ها درست نیستند، چراکه یونگ اشکالی از وانمایی را از رده های گوناگونی از آگاهی به کنار هم آورده است. اگر نیاز باشد همسنجی ای انجام گیرد، همسنجی خاور و باختر را می بایست در یک ردهٔ آگاهی انجام داد. در یک هم سنجی درست، همتای «گل زرین» خاوریان «چلیپای سرخ» باختریان است و، از همین دیدگاه که بنگریم، همتای گفتهٔ هوای مینگ کینگ، این سخن مسیح خواهد بود که گفته است «من هستم، پیش از آن که ابراهیم باشد».

به باور ما، چنان چه همسنجی ها درست انجام گیرند، میان آنچه که خاور و آنچه که باختر می خواهد بگوید، جدایشی در کار نخواهد بود.

ناهمگونی اساسی میان شناخت یونگ از موضوع و شناخت خودمان در این است

که به باور ما، مرزهای فراسپهر جای گرفته در دامنهٔ تجربهٔ ذهن، برای کسی که پوگا انجام داده و مراقبه می کند، بسیار گسترده تر از همین مرزهای کسی است که رویکردش به فراسپهر از راه ایده های روان شناسی ژرفاسنجانه است.

یوگا و ژرفاندیشی یا تمرینهای گل - صلیبیون انسان را به آزمودن ذهنی دامنه هایی از فراسپهرگشوده می گرداند که برای روان شناسان ژرفاسنج بسته می باشد. شرحهایی که فرزانگان خاوری هنگام انجام یوگا و ژرف نگری از آزموده هاشان به دست داده اند، نمادهای آزمودهٔ روان شناسانه نبوده و بلکه خود این آزموده هستند. هم چنین نه اپیکر الماسین " خاوریان نماد راستی ای روان شناسانه است و نه "تن رستاخین یافته " مسیحیان؛ بلکه این ها خود، همین راستی (حقیقت) یاد شده هستند. و کیمیاگری تنها به باز نمود رویدادهای روان شناسی ژرفانگر محدود نبوده، بلکه برشمارندهٔ فرآیندی است که در تن و جان آدمی رخ می دهد و به حقیقتی راستین می انجامد، نه به گونه ای نمادین، به بازگشت آگاهی روح به تن رستاخیز یافته.

روان شناسان ژرفانگر به یونگ که راه خرد خاوری، یوگا، و مراقبه را به ایشان نشان داده است، بسی وامدارند. تنها کاری که برای ایشان باقی ماند، این است که خود، این راه را گام بردارند.

برای پرهیز از برداشتهای نادرست بگذارید پافشاری کنیم که ما نمی خواهیم دانش یوگا را از روان شناسی ژرفانگر امروزی جدایی دهیم. موضوع، به سادگی، نگاه داشت رابطهٔ درست میان این دوست. راستی این است که یوگا بر روان شناسی ژرفانگر «برتری» دارد. این یوگا نیست که در روان شناسی جای میگیرد، بلکه روان شناسی یاد شده است که در یوگا گنجانید، میشود. یوگا می بایست راه پژوهشهای آینده را به

۱- Rosicrucians: فرقعای و انجمنی در پیوند یا دانش های نهانی که نمادهای گل سرخ و جلیها (صلیب) را به عنوان نمادهای به یاخیوی و رستگاری بسیح گرامی می داشتند. در آغاز سدهٔ هفدهم در المان نوشتار بی نامی به چاپ رسید که در آن از سرگذشت السانه وار فردی به نام کریستین روزنکروش یاد شده بود که حکمت باطنی اعراب را فراگرفته و انجمنی نهانی را بنیاد نهاد که فریژهٔ بررسی دانش های نهانی بود. یاگذشت زمان. برخی انجمن ها که گرایش کیمیاگرانه داشتند، زیر نام این انجمن گرد آمدند و فرقه هگل - صلب، را پدید آوردند که نا امروز پایدار مانده است: م

روان شناسان نشان دهد، چراکه یوگاهر چیزی راکه می توان دربارهٔ ناخود آگاه، و آگاهی بوتر به اندیشه آورد، در بر میگیرد. در این راه، پژوهشگران نمی بایست با فرض های اندیشیدهٔ خویش پیش روند، بلکه می بایست با انجام عملی تمرین ها آزمودگی به دست آرند.

بدون روبرو شدن با خویشتن - به مفهومی که روان شناسی ژرفاسنج امروزی می نگرد - نمی توان تمرین های بوگا را به گونهٔ منظم و در هر درازایی از زمان انجام داد. سرسپردگان یوگا و کسانی که می پندارند می توانند بدون روبرو شدن با ذهن ناخودآگاه خویش در راه بوگا پیش روند، سخت در اشتباهند. تمرین های بوگا هم برای مردان و هم برای زنان نیکو هستند؛ آنها از این راه تندرست نر و سرزنده تر و می توانند به کامیابی های بزرگتری رسند. اما هر که بوگا کار کرده و مراقبه می کند، سرالجام در راستای بالندگی درونی اش به جایگاهی می رسد که در آن، روبارویی انسان با ناخودآگاه خودش گریزناپذیر می گردد. چنانچه این روبارویی به راستی روی ندهد، حتا تمرین کنندهٔ بوگا نیز گرفتار گونهای روان پریشی می گردد.

از سوی دیگر، هر کسی که شیوه های روان شناسی ژرفانگر را به کار می بندد، سرانجام روزی با آزموده هایی روبرو خواهد شد که از مرزهای روان شناسی ژرفاسنج فراتر رفته و تنها از نگرگاه یوگا برشمردنی هستند.

یوگا و روان شناسی هر دو می کوشند تا به ذهن خود آگاه گسترش بخشند. در روش درمانی دانشمند روان شناسی که با موضوعی از روان پریشی ناخود آگاه سروگار دارد و این موضوع در شرایط عادی زندگی به درستی در زمینهٔ ذهن آگاه جای دارد، موضوع به لایه آگرده می آورده می شود. یعنی، در روان درمانی، هنگام بهبود بخشیدن به روان پریشی ها، ذهن آگاه به شرایط عادی اش بازگردانده می شود.

انجام تمرینات یوگا نیز موضوعات ناخودآگاه را به خودآگاهی می آورد. اما با تمرینهای یوگا و مرافبه آگاهی انسان می تواند از مرزهای عادی اش گسترده تر شده و به حالات بالاتری از آگاهی رسد.

هرکه درکار روان شناسانه آموخته است چگونه موضوعات ناخودآگاه را به خودآگاهی آورد، پیشاپیش دربارهٔ شیوهٔ فرا بردن ذهن آگاه آدمی به ردهٔ بالاتری ال آگاهی چیزهایی می داند. بیماری که به کمک روان درمانی از گونهای پریشانی روانی بهبودی یافته است، بدین گونه، بهتر از فرد معمولی ای که موضوع گسترش بخشیدن به آگاهی هنوز کمابیش به گوشش نرسیده است، توانایی بهبود بخشیدن به آگاهی خویش را دارد. تجربهای که او به ناگزیر در راه چیره شدنش بر روان پریشی خود به دست آورده است، می تواند انسان را در راه دریافتن فرآیند پیشبرد تدریجی آگاهی بشری یاری داده و او را دلگرم سازد تا با تلاش آگاهانهٔ خودش به بالیده تر شدن هر چه بیشتر خودش یاری رساند.

بیشک، در پیوند با گرهٔ روان شناسانه ای که آن را یک روان پریشی می نامیم، می توانیم اهمیت ژرف تری نیز بیابیم و، در همین راستا، کار روان ـ درمانگری که به گسترش آگاهی افراد یاری می رساند، اهمیت ژرف تری پیدا می کند.

خانم الیزابت هایچ در نوشتار کنونی نشان می دهد که نیروی جنسی به راستی چیست و چگونه می توان این نیرو را از راه یوگا تا حد بالاترین آگاهی ها دگرگونی بخشید. جنسی بودن و بالاترین درجهٔ آگاهی دو چهرهٔ گوناگون به آشکار در آمدن یگانه نیروی آفرینندهٔ خدایی، لوگوس ، هستند. نیروی جنسی که پست ترین نمود لوگوس است، در آدمی می تواند به بالاترین نمود لوگوس، همانا آگاهی ایزدی، چهره دگرگون کند.

هنگام بازنمایی این دگرگون سازی نیروها، از همه رو آشکار است که یوگا فرآیندهایی را نیز که امروزه آنها را زیر نام روان شناسی ژرفاسنج گرد می آوریم، در بر می گیرد. همزمان، از همه رو آشکار است که یوگا تا چه اندازه از دانش روان شناسی امروزی جلوتر است.

الیزابت هایچ ما را از وانهادن برخی از گامه های آگاهی زینهار می دهد. او نشان می دهد که نیروی جنسی را چگونه می توان باز شناخت و چگونه پیش از دگرگون سازی نیروی جنسی می بایست خود جنسی بودن را تجربه کرد. نویسنده، همچنین، واکنش ها و آشفتگی های غیرعادی ای را می نمایاند که می تواند ـ چنانچه

کسی بکوشد آگاهی اش را از راه فرآیندی از کمال بخشی که هنوز شخص برای آن به اندازهٔ کافی پختگی ندارد، بالاتر برد -گریبانگیر آدمی شود. در اینجا ما باگل روان شناسی ناخودآگاه امروزی سروکار داریم.

نویسنده سپس به بازنمایی گامه های پیشرفت آگاهی می پردازد که هنوز برای روان شناسان ژرفاسنج ناشناخته هستند. حتا نیروهای جادویی نیز که از راه آگاهی گسترش یافته به دست می آیند، همراه با سرشت این نیروها به بررسی و نگرش در می آیند.

خواندن این کتاب به ما آگاهی می دهد که فروید به گونهٔ شهودی سرشت راستین جنسیت را دریافته است. او در سراسر زندگی اش با ایدهٔ لیبیدو اکلنجار رفت و پیوسته آن را دستوربندی کرد. به باور او این موضوع را نه در مفهوم تنگ جنسیت، بلکه در مفهومی بس گسترده تر و در برگیرنده تر می بایست به دریافت آورد.

فرویدهم چنین دریافت که منش جنسی را می توان به نیروی آفرینندهٔ روحانی تبدیل کرد و این فرآیند را «تعالی بخشی» منامید.

با این همه، تعالی بخشی او و فرآیندی که الیزابت هایچ آن را دگرگونه سازی نیروی جنسی می خواند، یکی نیستند. فروید تعالی بخشی را توانایی ای انسانی می شمرد که به او اجازه می دهد به گونه ای پرمفهوم و به دور از هر گونه بازداشت، به منش جنسی خود بپردازد. از سوی دیگر، نیروی جنسی ای که از راه یوگا دگرگون می شود، آدمی را به بالاترین حالت آگاهی می رساند.

اگر چنین باشد، باز هم نشانهٔ نبوغ فروید است که در «لیبیدو» و «تعالی بخشی»اش نیروها و توان مایه هایی را دید که برای پیشبرد آگاهی انسانی بایسته و حیاتی هستند. پیشرفت دادن آگاهی هدف زندگی انسان است، و این پیشرفت به تکامل آگاهی انسان رو دارد. این پیشرفت، گام به گام، از انسان آفریدهٔ انگیزه های ناخودآگاه رو به جلو می رود تا او را به ردهٔ انسان ـ خدایی که آگاهی همه رویه دارد برساند.

اچ.اس [H.S.]

# پیش گفتار نویسنده

در نوشتن این کتاب خود را آزاد حس کرده ام که اندیشه هایم را به زبان ساده بازگویم و، از این رو، برای ایده هایی که پیشاپیش در دیرینه ترین نوشتارهای بشری از آنها یاد شده است، از واژه های دیرین اما هنوز کهنه نشدهٔ همان نوشتارها بهره گرفته و به جای آنها از واژه های تازه و دانشمندانهٔ امروزی بهره نگرفته ام. بدین گونه، سرچشمهٔ آغازین زندگی راکه هیچ دانشمندی نمی تواند برشمارد، با واژهٔ دیرینهٔ «خدا» به گفت آوردهام. چنانچه ما برای دور داشتن انسانها از چسبیدن به دریافتهای نادرستشان از این واژه، به کاربرد واژه های نو اندیشه کنیم، دیری نمی گذرد که آنها دریافت های نادرست خویش را به مفهوم واژه های نو نیز انتقال خواهند داد. ستیزه کردن با نادانی بیهوده است. با این همه، کسانی هم که در پس واژه هایی که امروزی خوانده می شوند، مفهوم راستینی از خداوند را احساس کنند، آن را در واژهٔ دیرینهٔ «خداوند» نیز احساس می کنند. بنابراین، چرا بایست واژه ها را دگرگون کنیم؟ چنانچه در ژرفای جانمان بتوانیم به خداوند صمیمیتی همراه با افتادگی و ارجگذاری داشته باشیم، شاید همین واژه ما را خرسند كند. ما از راه دانش خردورزانه نمي توانيم به خدا برسيم. دانش و شناخت را تنها از راه همسنجی - از راه درخت آگاهی خوب و بد - می توان به دست آورد، اما خدا را با چیزی ـ به درستی که با هیچ چیزی ـ نمی توان هم سنجی کرد. بنابراین ما هرگز نمی توانیم خداوند را بشناسیم و هرگز نمی توانیم بدانیم «او» چیست؟ ما، تنها، مي تواند خدا باشيم.

دانشمندان تلاشی جانگاه انجام دادهاند تا از به کارگیری واژه «خدا» و ایدهٔ آن پرهیز کنند. ما این هراس آنها را حس می کنیم که چنانچه آنها واژه سادهٔ «خدا» را به کار گیرند، شاید در بررسی نهایی، گویش آنها چنانچه باید، دانشمندانه ننماید. با این همه، این هراس ویژه کسانی است که دانشمند راستین و اصیل نیستند. چرا که چنانچه اسپینوزا، نیوتن، یا برای نمونه، انیشتین، از راه دانش ریاضیات به هستی خداوند پی برده و این هستی را ثابت شده و انگیزهٔ بنیادین همهٔ هستی به شمار می آوردند، بدین گونه، ما خیال و وجدانی آسوده می شد در این نوشتار به جای خاستگاه نهایی همهٔ خاستگاه ها (علّت العلل) واژهٔ باستانی «خداوند» را به کار برد. بنابراین، به کارگیری این واژه در نوشتار کنونی را نه با مفهومی دینی -احساساتی، بلکه با مفهوم چیزی که مورد پذیرش اسپینوزا، نیونن یا انیشتین است، می بایست در نگر آورد. خرسند خواهیم شد اگر که خوانندهٔ این نوشتار هنگام برخورد به این واژه همان سرسپردگی ژرف، بزرگداشت، فروتنیای را احساس کند که این بزرگترین دانشمندان همهٔ زمانها احساس کردهاند. انسان سادهٔ معمولی با همین احساسات با بزرگ مردان راستین دانش روبرو خواهد شد، درست همانگونه که در داستانی از انجیل، شبانان ساده با جادوگرانی که در بالاترین ردهٔ آگاهی بودند، روبرو شدند. از این رو، کوشش کرده ایم تا چیزها را به شیوهای بنماییم که به گونهای ساده و یکسان، هم «شبانان» ساده آنها را دریابند و هم، اجادوگران.

واژه اعشق انیز برایم دشواری آفرین بود. از آنجا که در زبان مجارستانی برای نمودهای گوناگون مهر واژه های گوناگونی یافت می شود، ما مجارها نمی توانیم دریابیم که چگونه واژه «مهر» می تواند برای نمودن احساس انسان به خدا، پدر و مادرش، یک کودک، میهن اش، دلدارش، و همسایه اش به کار برده می شود و هم برای یک سگ یا اسب او. در زبان مجاری برای همهٔ این مهرهای گوناگون واژه های گوناگونی یافت می شود و همهٔ این واژه ها به روشنی نشان می دهند که چرا و به چه کسی مهر می شود و همهٔ این همه، برای دریافتن این نوشتار، بسیار پربهاست که ما احساسان می وزنگون مهرورزانه را به درستی دریابیم. از این رو، برای پرهیز از کژاندیشی، می بایست این گونه های ناهمسان مهر را با شرح آنها روشن می ساختم. در نتیجه، نوشته هایم این گونه های ناهمسان مهر را با شرح آنها روشن می ساختم. در نتیجه، نوشته هایم

پرزحمت تر از آنچه آرزو می کردم، شدند. اما، چارهٔ دیگری نداشتم. در جای دیگری از این نوشتار نیز چیزهایی گفته خواهد شد که زبان باختری برای آنها واژگان درستی ندارد. بیایید دشواری های فرا راه بازنمایی درست یک رویا را به یاد آوریم. در ژرفاهای «خویشتن» آدمی هیچ بُعدی یافت نمی شود، هم چنان که نه ایده ای از زمان وجود دارد و نه، بیشتر زمانها، احساسی شخصی. از این رو، چنانچه واژگان درستی در دست نباشد، چگونه می توانیم رویدادهایی را که در ژرفاهای جانمان در حال رخ دادن هستند و ما آنها را چون حالات ناب هستی درون خودمان

بنابراین، برایم به گونهٔ فزاینده ای دشوار بود از اندیشه هایی سخن گویم که برگردان واژه ای انگلیسی یا آلمانی خوب و شایسته ای ندارند؛ و از آن هم دشوارتر، وانمایی ایده هایی بود که اینجا در باختر، برای شان هیچ واژه های یافت نمی شود. از این روست که نمی شود، برای نمونه، نوشته های سانسکریت، چینی، تبتی یا مجارستانی را به زبانهای باختری ترجمه کرد. بنابراین، انسان با نیاز روی آوردن به شرح ها و گزارش ها (تأویل) روبرو می شود. اما، با همهٔ کوشش هایی که انجام می شوند تا حالات هستی با زبانی دریافتنی به شرح در آیند، این بازنمایی ها تنها باز نمود بیرونی چیزی که در حال رخ دادن است باقی می مانند. آنها تا زمانی که خود خواننده نتواند این بازنمایی ها را، در پایهٔ حالتی از هستی او در درون خویشتن خودش بیازماید، حالاتی از هستی او در می گر دند.

چیزی که بدان اشاره کردیم، برای هم جنس مرد و هم جنس زن درست است. با این همه، من بیشتر زمانها به جنس مرد اشاره کرده ام، چرا که زحمت بیش از اندازه می شد که هر بار مطلب را در پیوند با زنان نیز بازگویی می کردم. برای آن که نوشته هایم را به گونهٔ خسته کننده ای تکراری نسازم، برای گفتگو در پیرامون جنسیت، «تاج آفرینش»، مرد، را برگزیده ام. با این همه، برای آن که کجاندیشی روی ندهد، دلم می خواهد پافشاری کنم که در این نوشتار هر چه دربارهٔ جنسیت و بالندگی بخشیدن به

تجربه می کنیم، به شرح آوریم؟

آگاهی گفته شده است، به گونهای یکسان، هم در پیوند با جنس مرد درست است و هم در پیوند با جنس مرد درست است و هم در پیوند با جنس رن.

این کتاب، چون هر نوشتار دیگری دربارهٔ یوگا، تنها زمانی ارزش راستین پیدا می کند که نوشته های آن به کار بسته شوند و ما آن را درون خویش بیاز ماییم. بهایی ندارد که ما بهترین و نیروبخش ترین خوراکی ها و گواراترین نوشیدنی ها را برای انسان گرسنه و تشنه به زیبایی هر چه بیشتر شرح دهیم و مهم نیست که او با چه شور و شوقی به خواندن، و تنها خواندن این بازنمایی ما روی آورد. بدین گونه، او هرگز سیر نخواهد شد و پس از خواندن زیباترین نوشتارها، هنوز هم گرسنه و تشنه مانده و در پی آب و خوراک خواهد بود. بنابراین، ما می بایست یوگا را تمرین کنیم، نه آنکه تنها درباره اش بخوانیم! این موضوع به ویژه دربارهٔ این کتاب درست است، چوا که نوشتار کنونی می کوشد ژرف ترین رازهای ردهٔ بالاتری از یوگا را آشکار سازد. این راز ردهٔ بالاتر یوگا همانا برانگیختن و به کار بردن مراکز خفتهٔ مغز و اعصاب است که نشستگاه مراکزی روحانی هستند که در فرزانش یوگا به آنها چاکرا گفته می شود، به اضافهٔ به کار بستن روحانی هستند که در فرزانش یوگا به آنها چاکرا گفته می شود، به اضافهٔ به کار بستن که جو یا و آرزومند یافتن سرچشمه های غایی است، وامی گذاریم که این راز را به کار در آورده و راستی آن را به آزمون گذارد و آن را آموخته، از آن بهره ای بس بزرگ برگیرد.

گوشزد نهایی و شاید پربهاترین گوشزد من این است که این نوشتار تنها می تواند راهنمای راستین کسانی باشد که برای رسیدن به خدا عطشی سیری ناپذیر دارند و از این عطش به جنبش در آمده و آرزوی پیمودن شیب تند پادشاهی آسمان را دارند. کسانی که به این راه می آبند، چرا که شهامت رویارو شدن با کشاکشهای درونی و بیرونی زندگی را ندارند، نمی توانند از آموزه هایم بهره گیرند. کتاب کنونی برای کسانی هم که به بهانه هایی نمی توانند در جهان برای خود زندگی ای داشته باشند ـ و به راستی همین است که آنها بیش از هر چیز دیگری آرزومند آئند ـ و بنابراین، برای کسانی که در

#### انرژی جنسی و یوگا که ۲۷

این دنیا هنوز راه زندگی را نهیموده و خداوند را تنها از روی ترس یا واماندگی می جویند، در بهترین حالت، تنها می تواند یک موضوع خواندنی کنجکاوی برانگیز، شاید حتا یک موضوع آزمایش باشد.

این نوشتار تنها برای کسانی که پاکدلانه جویای رسیدن به خداوندند، بیشترین ارزش را دارد؛ زیرا تا زمانی که ما نتوانیم کودک باشیم، نخواهیم توانست بزرگسال گردیم. کودکی ای که تجربه نکرده ایم، ما را بازپس می کشد!

زبان مادری من یک زبان ابتدایی آسیایی است و، از این رو چنانکه اشاره کردم، بسیاری از واژههای آن را می باید به درازا باز نمایم. دوستانی گرامی، با شکیبایی بی پایانشان، مرا یاری دادند تا بر این دشواری ها پیروز شوم و در اینجا دلم می خواهد صحیمی ترین سپاس خویش را به ایشان بنمایم. به ویژه، وام دار دکتر هلموت اسپیر هستم که نوشتار کنونی ام را با نوشتن دیباچه ای بر آن غنی تر ساخت و مرا نیز با شماری از پیشنهادهای ارزشمندش یاری داد.

#### بخش یکم

#### جنسی بودن چیست؟

در جهان هستی قطبهای دوگانه در نهایت بگانگی و ترازمندی مطلق درون یکدیگر آرمیدهاند. در این حالت نه تنشی هست و نه آفرینشی. آفرینش هنگامی آغاز می شود که قطب منفی از این یگانگی به بیرون رانده شده و در این پی، دو قطب خود را از یکدیگر به جدایی کشانده و به عنوان نیرو و ایستادگی در برابر نیرو، ضد یکدیگر گردند, با این همه، آنها بیش از اندازه از هم دور نخواهند شد و یگانگی میان دو قطب هرگز به نیستی کشانده نمی شود؛ آنها از راه همهٔ ابدیت از آن یکدیگر بوده و هرگز نمی توانند از همه رو از هم جداگردند و یگانگی میان آنها، چون تنش جادویی نیرویی بیرویی بیروی بیرویی بیروی بیرویی بیرویی بیرویی بیروی بیرویی بیرویی بیروی بی

بر پایهٔ همین تنش است که سراپای آفرینش زاده می شود. بی این تنش هیچ زندگی ای امکان پذیر نیست، چراکه زندگی همین تنش است. درون مایهٔ این سخن این است که هر زیونده ای این دو قطب را، به عنوان خود حیاتی اش، درون خود دارد، وگرنه به هیچ رو نمی تواند زندگی داشته باشد. در انسان قطب مثبت در کاسهٔ سر، وقطب منفی در دنبالچهٔ پایهٔ ستون مهره ها جای گرفته است و تنش میان این هاست که

1-Coccyx

زندگی را می سازد.

زندگی می بایست در زیوندهٔ تازه پای گرفته افزایش پیدا کند و برای آن که زیونده تازهای بتواند به هستی آید، دو قطب ناهمساز می بایست میان خودشان تنش حیاتی تازهای پدید آورند که از میان آن زندگی تازه بتواند به زیست در آید. با آن که هر موجور زندهای ـ و از میان آنها، انسان ـ در ستون مهره هایش همین تنش حیاتی میان دو قطب را دارد، تنها یک قطب را در بدنش به نمود در می آورد، به گونهای که همین یک قطب، پیش از آنکه بتواند زندگی را به موجود زندهٔ تازهٔ دیگری انتقال دهد، چشم به راه پیوند با قطب ناهمسازی می ماند که از بیرون با او پیوند پیدا می کند. انسان، در آگاهی مادی اش در پایهٔ زیونده ای انسانی، هیچ بویی نمی برد که در روحش و در خود راستین اش، این دو قطب را در بر دارد. او خود را با پیکر مادی اش یکی می شمرد که در نظم کنونی طبیعت، خود را تنها در یک قطب به آشکار در می آورد و رسیدن به کمال را از بیرون ـ از کس دیگری که قطب مخالف او را به نمود در می آورد ـ جستجو می کند. یکی شدن کامل دو قطب در یک تن امکان پذیر نیست، چرا که ماده جداکننده و تجزیه کننده است و مقاومت می کند. با این همه، دو قطب از راه بدن و از میان بدن ما همواره برای رسیدن به هم تلاش کرده و در پی راهی می گردند که به کمک آن به آرمیدگی در یکدیگر رسیده، یا دست کم، حالت آغازین خود را شبیه سازی کنند. آنها در بدن زن و مرد به کمک اندامهای جنسی ای که به تن آدمی اجازه می دهند تا از راه شبوه های جنسی برای زمانی کوتاه به یکی شدگی مادی دست یابد، به نمود در می آیند. از آنجا که آرام گیری دو قطب در یکدیگر حالت آغازین خدا، هستی، و زندگی است، یکی شدن دوبارهٔ دو قطب ـ برخورد دو جنس ـ در سلولی که برای همین منظور آماده شده است، به تنشی تازه و زندگیای تازه و زبوندهای تازه زاد می بخشد. این موجود تازه، به نوبهٔ خود، همان تنش ایزدی زندگانی را در خویش حمل می کند، اما بار دیگر، در پیکرش تنها یک قطب و یک جنس را به نمود در می آورد و از راه همین جنس است که زندگی زمینی از به هم رسیدن تکرار شوندهٔ جنسها به انتقال در می آید. جنسی بودن به این معناست.

نیرویی که از راه جنسیت به نمود در آمده و پیوند دهنده ماده و روح است و

بدین گونه، توان مایهٔ ارزشمند یاری دادن به روح برای ورود به بدن، و بارور ساختن ماده با زندگی ای تازه را دارد، «نیروی جنسی» نامیده می شود.

امّا، با آن که انسان در آگاهی اش از حالت آغازین بهشتی خود که در آن قطبها درهم آرمیده بودند، فرو افتاده است، باز هم گرچه از همه رو ناخودآگاهانه، احساس می کند که راه رسیدنش به آن حالت ازلی بسته نیست و با آگاهی از این که نیمهٔ دیگرش نمود یافته است، آرزومند باز رسیدن به یکپارچگی ای است که آن را در روحش و در زندگی خودش حمل می کند و همانی است که خود همواره بوده، هست، و خواهد بود. او در نمی یابد که می تواند در زندگی مادی و زمینی خویش به این حالت یکپارچگی آگاهانهٔ هستی اش دست پیداکند؛ و دریافت او از این که تنها نیروی جنسی خود اوست که می تواند وی را در این راه باری دهد، از این هم کمتر است. بنابراین، در نیروی جنسی برای انسان رازی نهفته است که به زاد بخشیدن به موجودی تازه کاری نیروی جنسی برای انسان رازی نهفته است که به زاد بخشیدن به موجودی تازه کاری ندارد. درست همانگونه که نیروی جنسی به انسان باری داده است تا از حالت مینوی (معنوی، روحانی)اش به کالبد مادی راه پیداکند، می تواند او را یاری دهد تا در نهایت آگاهی به حالت یکپارچگی خدایی ازلی اش نیز بازگردد.

همزمان با این ها، این راز به معنای آن است که ویژگی های وابسته به نیروی جنسی چنانچه او نیروی زندگی بخش و زندگی آفرینش را مصرف نکرده، بلکه برای خودش در
تن خویش نگاه دارد ـ می توانند از یک سو تن او را از زندگی سرشار ساخته، نیروی
زیستی درونی اش را افزایش دهند و او را در شکوفایی جوانی نگاه داشته یا بازآفرینی
کنند؛ و از سوی دیگر، با افزودن به نیروی زیستی او، مراکز بالاتر مغز و اعصاب او را
بیدار و برانگیخته ساخته و آنها را از خفتگی پیششان بیدار سازند. کار این شبکههای
عصبی و مراکز مغز بدن آدمی این است که به نقاط تمرکز کاملاً ذهنی ای که انسان در
هستی روحانی اش حمل میکند و در فرزانش یوگا به آنها چاکرا می گویند، نیرو
بخشیده و آنها را به نمود در آورند. و چنانچه از راه کنش نیروی جنسی زندگی بخشی که
مصرف نشده و برای تن خود انسان کنار گذاشته شده است، این نقاط تمرکز یا چاکراها
بتوانند خود را به نمود در آورند، در این صورت، انسان به طبیعت درون هستی
خودش، و از راه نیروی القای هیپنوتیکی آگاهانه تکامل یافتهاش، بر هر موجود زندهای،

چیرگی پیدا میکند. او به آگاهی همه چیزدان خداوندی رسیده و انسانی کامل، فردی روشن شده، مرد جادو، یا یک جادوگر سفید می شود.

این کتاب در پایهٔ راهکاری نوشته شده است که راز دستیابی به این سطح از آگاهی جهانی به یاری نیروی جنسی کنترل شده، و این را که چگونه انسان می تواند بر نیروهای طبیعت چیرگی بدست آرد را بنماید. امّا، نه برای هر کسی! زیرا روی زمین دو گونه انسان یافت می شود. یکی زندگانی که پیشاپیش «انسان» هستند، و دیگری، مردگانی که به سادگی «مردان» و «زنان» هستند.

زندگان، همچون مردگان، برای خود بدنی دارند ـ آنها در بدنی ز**ندگی** میکنند ـ و از آنجاکه پیکر انسان در هنجار کنونی طبیعت تنها نیمی از کل، تنها یک قطب، را به نمود در می آورد، آنها نیز چون مردگان، در تن شان تنها نیمی از کل، یک قطب، یا یک جنس را در بر می گیرند. و بدین گونه، با آن که زنده ها نیز جانی دارند و چه بسا زندگی جنسی سالمی بر پایهٔ مهرورزی را می گذرانند، کمابیش آگاهند که جنسیت و همهٔ دشواری های برخاسته از آن تنها از خود بدن سرچشمه گرفته و تنها به بدن ـ و نه به هستي راستين، روح، یا خودشان ـ وابستگی دارند. روح ـ «من» اراستین انسان که «خود» آنیز نامیده می شود - جنسیت ندارد و، از این رو، انسانی که در روح، در هستی راستین اش، به آگاهی رسیده و زنده و بیدار شده است، دیگر در هر چه می بیند، نیمهٔ دیگرش را جستجو نکرده، بلکه کل مطلق را می جوید. او دیگر در پی چیزهای مادی و گذرا نرفته و به جای آنها، به چیزهای ابدی و خدایی روی می آورد. دشواری های او ـ اگر که دشواریای داشته باشد ـ نه از جنسیت تن، بلکه از ناهمخوانی میان تن مادی و روح ایزدی او سرچشمه می گیرد. هدف او آگاهی یافتن در روح، و به دست آوردن چیرگی همه رویه بر پیکر مادی و بر همهٔ نیروهایی است که در دسترس هستی راستین اش هستند. این افراد در آگاهی شان از جنسیت و سکس فراتر بوده و حتا چنانچه در ردهٔ جسمانی هنوز زندگیای همراه با کشش های جنسی داشته باشند، پیش از هر چیز، «انسان» هستند. هدف آنها رسیدن به چیزی است که بالاترین کارت مجموعهٔ

Y-Self

«تاروت» اآن را به روشنی بسیار به نمایش در می آورد: همانا «خویشتن» بزرگ و «من» بزرگ آدمی را، که دیگر از خود رفتار جنسی نشان نمی دهد، چراکه آگاهانه با دو جنس درونش یکی شده و بنابراین به یک کل تبدیل شده است و به آدمک انسان نمایی که هستی ای مادی دارد و هنوز به یک جنس وابسته است، چون آدمک خیمه شب بازی کوچک و عاملی برای به نمود در آمدن، اجازه می دهد تا در دستانش پایکوبی کند، چرا که دوست می دارد در جهان مادی زمینی نقشی این چنین را بازی کند.

«مردگانی» که هنوز در روح شان ناآگاه اند و زندگی ای از همه رو مادی را می گذرانند و هنوز در خودشان زندگی نمی کنند (تنها بدنشان زنده است)، در آغاز هنوز موجوداتی جنسی هستند و تنها به سکس می اندیشند. آنها هنوز آدمکهای ریز خیمه شب بازی، یا آدمکهای انسان نمایی هستند که در کف دست «من» بزرگ شان جست و خیز و پایکوبی کرده و نقش خویش را بازی میکنند. آنها هنوزنیمی از کل اند و بیش از هر چیز و پیش از هر چیز، «مردان» و «زنان» هستند. برای آنها تنها سکس وجود دارد و چیز دیگری را نمی بینند. برای آنها حتا دیگر غریزهٔ بزرگ، غریزهٔ ماندگار نگاه داشتن خویشتن، تنها برای برآورده ساختن نیازهای جنسی و کامجوییهای حسی آنها وجود دارد. آنها می خورند و می آشامند و خود را از خوراک های خوشمزه پر می سازند، تنها برای آن که تا جایی که می توانند، تندرست مانند و آخرین عصارهٔ جنسیت خویش را از تن هاشان بیرون کشند. این که نان و کرهٔ خویش را از راه کار کردن فراهم می آورند و پول به دست آورده، در کار و پیشهای کامیاب می گردند، با انسانهای دیگر می آمیزند، هر چه دلشان خواست می گویند و می نویسند و انجام می دهند، همهٔ این ها تنها یک نیروی انگیزاننده دارد و آن، نیروی پیشرانهٔ جنسی است. اوج جاهطلبی و سرفرازی ایشان این است که به اوج توانمندی جنسی و کامجویی حسی برسند. بیشک، از آنجا که آنها هرگز به آگاهی روح دست پیدا نکردهاند ـ همین که تن آنها به دلیل بهره گیری بیش از اندازهٔ آنها از نیروهای جنسی شان رو به تباهی و خشکیدگی گذاشت و خود را جز با تهی شدگی بی پایان خویش روبرو ندیدند، به تاریکی و تهی مغزی بیشتری فرو

می افتند. با زاده شدن آنها، روح ایشان در بدنشان می میرد و آگاهی شان با زندگی و مرگ تن به زندگی و مرگ رهنمون می شود. مسبح آنها را «مردگانی که مردگان خویش را به خاک می سپارند» نامید و سن پل درباره شان گفت که آنها «انسان های طبیعی هستند که چیزهای روح خداوند را دریافت نکرده اند: زیراکه نسبت به «او» تهی مغزند». کتاب کنونی برای اینگونه افراد نوشته نشده است، زیرا ایشان هیچگاه آن را در نمی یابند و آن را تهی مغزانه می پندارند.

اما «انسان»های دیگری نیز هستند که دیده اند کسانی که با پیر شدن ناتوان و خرفت می گردند، تنها ساکنان کره خاک نبوده، بلکه در همهٔ زمانها روی زمین کسانی بوده اند که با رسیدن به پیری، و گاه به کهنسالی و پیری بسیار، نه تنها خرفت نشدهاند، بلکه روزبه روز اندیشمند تر، داناتر، آگاه تر، و نیرومند تر و سرشار تر شده اند و برای نمونه، چون گوته زیبایی تن هاشان را نگاه داشته اند. مردمانی هستند که پیشاپیش دیده اند روزی زمین دو گونه انسان یافت می شوند - بیایید آنها را زندگان و مردگان، بیداران هشیار و خفتگان، یا آگاهان و ناآگاهان بنامیم - آنها به گونهای گنگ، پیش زمینهٔ این ناهمگونی ها را احساس کرده و دلشان می خواهد این نمونه ها را سرمشخ خود سازند. این کتاب برای چنین انسان هایی است که نوشته شده است؛ برای کسانی که این سخن پل مقدس را دریافته یا دوست دارند دریابند که گفته است: «ای تهی مغزان، چرا از مرگ مي هراسيد؛ ما نخواهيم خفت، بلكه دگرگون خواهيم شد». به زبان ديگر، ما آگاهي مان را هنگام مرگ از دست نخواهیم داد. برای همهٔ کسانی که راه رهایی از بند تن و رسیدن به آزادی روح را می جویند است که این کتاب نوشته شده است.

ما می خواهیم دستاوردهای جا افتاده و روشن شدهٔ فرزانش باستانی یوگا، و نگرشها و آزمودههایی را که در چند دهه گرد آوردهایم، به دیگران واسپاریم. این آزموده ها نه از نوشتارها برگرفته شده اند و نه از پایان نامه های دانشمند انه ای که از روی نبوغ سرهم بندی شده اند و هر ۱۰ سال یکبار از این رو به آن رو می شوند؛ بلکه چیزهایی هستند که آنها را، رها از هر گونه تأثیرات برگرفته از بیرون، هنگام گذر از راه خودمان در زندگی کشف کرده و به احساس در آورده و خود، آنها را آزموده ایم.

در اینجا پربهاست که به ویژه بر نکتهای پافشاری کنیم. درست همانگونه که دو

انسان یکی نیستند، هیچ دو راهی هم درست یکسان نیستند. سرنوشتهای انسانها گوناگونی بسیاری دارد؛ راههایی هم که ما را به مقصود نهایی می رسانند، چنین هستند. بسیار کم پیش می آید که دو انسان از جنس مخالف به هم آیند و هر یک، در هماهنگی ای همه سویه، کامل کنندهٔ دیگری بوده و هر دو، به یگانگی ای به راستی شادمانی بخش دست یابند. اما، از این هم کمیاب تر، آن است که دو نفری که این همایش شگفتانگیز را به چنگ آوردهاند، آن را در درازای زندگی و تا زمانی که مرگ آنها را از هم جدا نساخته، پاینده نگاه دارند. و بدینگونه، چنانچه دو انسان چنان خوشبخت باشند که از موهبت کمیاب و خدایی عمری را در چنین هماهنگی درونی سرشاری به سر بردن بهرهمند شده باشند، باداکه از این به هم آمدن نادر شادی جسته و سپاسگزار باشند. اگر از گردش بخت این کتاب به دست ایشان رسید، می توانند با آرامش بی گمان باشند که نوشتار کنونی برای آنان نوشته نشده است. با این همه، می بایست به یاد داشته باشند که هستند بسیاری از هم نوعان ایشان که شاید روزی چنین حسی از هم بستگی و وابستگی را آزموده، اما از بخت بد، آن را بسی زود از دست داده و تنها به جای ماندهاند. و بسیارند، بسیار، کسانی که هرگز هیچگاه در زندگی هاشان چنین بستگی ای را تجربه نکرده و ناگزیرند از آغاز تا پایان، زندگی ای تنها را به سر برند، چنان که گویی خداوند می خواسته به ایشان نشان دهد که پاسخ دشواری آنها می بایست نه در روابط شخصی، بلکه در چیزی دیگر جسته و یافته شود. برای این گونه کسان و دیگر انسانهایی که برای جستن و یافتن خداوند انگیزهای ژرف در خود حس می کنند، شاید این نوشتار یاری و راهنمایی باشد.

خواست ما این نیست که جویندگان راه یوگا را از برخوردی سالم و انسانی با زندگی زمینی و عشق زمینی باز گیریم. راستی این است که خواستهٔ ما درست وارونه این موضوع است: کاری که می خواهیم انجام دهیم، دلگرم ساختن همهٔ انسانها به در پیش گرفتن چنین برخوردی است، چرا که راه ما می بایست، و تنها می تواند از سلامتی جسته و آغاز شود. اما یوگا سالم ترین و بنابراین، کو تاه ترین راه بالندگی ای است که آدمیان با آن می توانند به بالاترین مقصودها، که همانا خداست، پیش روند.

این راه راکه از نخستین بیداری و ژرف ترین و کمرنگ ترین سطح آگاهی آغاز شده و

پیش می رود تا انسان را به خود آگاهی همه سویه، خود آگاهی ایزدی، و یکی شدگی راستین با خداوند برساند، راه یوگا می نامیم.

و از آنجاکه نیروی پیش برنده ای که انسان را یاری می دهد تا این راه را پیموده و به بلندای بیشتر و بالاتری از آن رسد، راهی که به راستی او را به جلو هل داده و در پست ترین سطح، خود را در تن آدمی به نمود در می آورد - جایی که نیروی یاد شده ذهن و ماده را به هم پیوند می دهد - نیروی جنسی است. یوگا و نیروی جنسی را نمی توان از هم جدا کرد.

پیمودن راه یوگا به معنای آن نیست که ما می بایست زندگی ای پرهیزکارانه را در پیش گیریم. در آغاز راه یوگا می بایست نخست بیاموزیم که چگونه از همه رو سالم و با طبیعت، و نه رو در روی طبیعت، زندگی کنیم. این موضوع خوردن و آشامیدن پاک و، راستی که، یک زندگی همراه با روابط جنسی پاک را نیز در بر می گیرد. یوگا به ما می آموزد که نخست در ذهن و روح، و بدین گونه، در بدن خویش پاک گردیم و این که انسان چگونه می تواند سالم زندگی کند. انسانی که هرگز معنای یک زندگی جنسی سالم را در نیافته است، چگونه می تواند از این گونه زندگی دست کشد؟

گامههای بعدی ای که شخص در آنها از پیکر جسمانی اش هر چه بیشتر و بیشتر به سوی روح کشیده می شود، در هر موردی، در چارچوب بالندگی طبیعی ذهن آگاه او، برای هر انسانی دست یافتنی هستند، چراکه این بالندگی همانگونه که یک گل یا گیاه در برگیرندهٔ فرایندی است که نخست با آن ریشه می دواند و سپس برگ بیرون می دهد، گل می کند، و سرانجام به اوج میوه دادنش می رسد ـ چراکه این هدف همیشه در تخماش نهفته بوده است ـ در نهاد هر یک از ما انسانها جای دارد. و آدمی نیز، همچون گیاه، توانایی رسیدن به بالاترین مقصود ـ همانا خداوند ـ انسان شدن را دارد. با این همه، این راه بالندگی طبیعی زمان بسیار درازی ـ شاید هزاران سال ـ می برد، گرانبار و سرشار از دردها و اندوههاست، و به بازآیی اهای بسیاری نیاز دارد. اما آدمی در درون خویش، در نیروی جنسی خودش، از توان مایه ای نهانی برخوردار است که به کمک آن

مي تواند اين بالندگي و فراگشت را دريافته و آن را در زمان بسيار كوتاه تري به آشكار در آورد. درست همانگونه که انسان می تواند با روش هایی به گل ها فشار آورد که زودتر از زمان طبیعی خودشان به گل نشینند، خود او نیز به یاری شیوه های گوناگونی از یوگاکه به بالندگی درونی اش شتاب بیشتری می بخشند، در راه درونی اش به سوی آگاهی، می تواند به پختگی بسیار زودهنگام تری دست پیدا کند. هیچ یک از گامه های بالندگی را نمی توان بر نگذراند، اما زمان را هم چون یک تلسکوپ می توان کو تاه تر کرد. درست همانگونه که گل برای زودتر شکوفا شدنش به گرمایی بیشتر نیاز دارد، آدمی نیز به گرما و نیروی زندگانی ای که از آتشی نهانی برافروخته میگردد نیاز دارد. و سوخت این آتش ـ آتش رازآميز گل ـ صليبيون چنان كه گفتيم، همان نيروي جنسي است. با اين همه، میان بالندگی طبیعی و بالندگی شتاب یافته به کمک نیروی جنسی دیگرگونی بزرگی هست. و این دیگرگونگی نه تنها در این راستی که هدف، همانا آگاهی جهانی، به کمک این نیرو زودتر به دست می آید، بلکه هم چنین از این حقیقت مایه برمی گیرد که آدمی در درازای همان زمانی که در حال بررسی این احتمال و به آزمایش در آوردن آن است، هنوز از توان جنسی همه سویهاش برخوردار است و گذشته از این که می تواند راه بالندگی مینوی اش را با شتاب بسیار پیش تری بپیماید، همزمان، می تواند نیروی جانبخش نهفته در نیروی جنسی خویش را در برگرفته و آن را به نیروی آفرینشگر خدایی تبدیل کند و به خدمت خود در آورد. و نام این سیستم که «یوگا» به معنای «یوغ» است، به همین موضوع اشاره دارد. هم چنین، این نیروها، همزمان، به انسان نیروهای جادویی ای را می بخشند که بارها برشمرده شدهاند و در سرگذشت یوگی ها و یاک دینان بزرگ با آنها آشنا هستیم: نیروهایی چون روشن بینی، بازسازی بدن خود شخص، شفابخشی معجزه آسا، بیرون راندن اهریمنان، باز برخاستن از مرگ، بی وزنی و شناور شدن در هوا، تله پاتی و پیشگویی و مانند این ها.

به این آرمان والا تنها کسانی دست می یابند که از زندگی های پیشین شان دستگاه عصبی ای همراه آورده باشند که نیرو و توان موردنیاز برای تاب آوردن واپسین و دشوار ترین گام و دورهٔ «راه»، و شمار بالای فشارهای هر دم فزایندهٔ آن را داشته باشد و در این میان، زیر بار فشارها خرد نگردد. می بایست به یاد داشته باشیم که بر مقاومت

دستگاه عصبی که تاب و توان بسیاری دارد و می تواند گونه گونی گستردهٔ فشارهای پیش آینده را بی آنکه درهم شکند، تاب آورد، حد و مرزی هست. بیایید از یاد نبریم که دیگرگونگی میان یک گوریل و یک انسان بدوی بسیار کمتر از دیگرگونی میان یک انسان بدوی و یک خدا ـ انسان است. درست همانگونه که از یک گوریل نمی توان انتظار داشت که در درازای یک زندگی بالیده گردد و به قالب یک انسان در آید - چراکه ساختار جسمانی او نمی تواند شکاف میان او و پیکر آدمی را پر کند - به نسبتی حتا کمتر، از یک انسان بدوی یا فرد میانهای که به تازگی «بیدار» شده، نمی توان چشم داشت که تنها در درازای یک زندگی انسانی از همه رو آگاه، و انسانی خدایی و روحانیت یافته گردد. پایداری و نرمش اعصاب او برای چنین کاری بسنده نخواهد بود. اما اگر می شد به یک گوریل بگوئیم که چگونه با تمرین پیوسته می تواند مراکز فرو نگاه داشته شدهٔ مغزش را آگاهانه بالندگی ببخشد، و او به راستی تمرین میکرد و می کوشید حروف، اشکال، و دیگر چیزهایی را که از همه رو برایش تازگی دارند بیاموزد، می توانست با تندی بسیار بیشتری، هر چند که نه در زندگی گوریلی کنونی اش، به حالت انسانی رسد. این نکته را روشن کنیم: گوریل نمی تواند شکل کاسهٔ سر و بنابراین، مغزش را دگرگونی بخشیده و تا جایی ببالاند که یک انسان شود، اما می تواند بیشترین استعدادهای گوریلی اش را به کار گیرد تا بدین گونه، در زندگی بعدی اش بدنی بسیار پیشرفته تر، و دستگاه عصبی ای که با آن هم خوانی داشته باشد، به دست آورد. او این کار را آگاهانه و تا جایی که به حد و مرز توانایی هایش رسد، پی می گیرد. بدین گونه، و پس از گذراندن دو یا سه زندگی، چه بسا می تواند یک انسان ـ هر چند انسانی بدوی ـ گردد، اما این بالندگی او بسیار تندتر از زمانی خواهد بود که با پیگیری راستای تکامل طبیعی چند هزار سالهاش بدان میرسید. نه گوریل این بالندگی یافتن آگاهانه را درک می کند و نه انسان بدوی. بنابراین، هر دوی آنها بنا بر قوانین طبیعت بالندگی پیدا می کنند. ابدیت به اندازه کافی دراز است.

با این همه، انسانی که با آگاهی مرزین موجودی میانه بار آمده و پیشاپیش، چندان بیدار شده است که از پائین بودن ردهٔ آگاهی اش احساس ناآسودگی کند ـ چرا که حس می کند توان مایه های بسیار بزرگتری درونش جنبش دارند \_ به آموزه ها دسترسی دارد و

من تواند آگاهی بابد که چگونه و با چه ابزارهایی می تواند به پیشرفتی تندتر و ردهٔ بالاترى از آگاهي ـ بسيار بيشتر از زماني كه ناچار باشد به سادگي در راستاي ساز و کارهای طبیعت به انتظار نشیند تا تاب و توان اعصابش از کشاکش های زمانه به گونهٔ خو دکار فزونی بابد ـ دست پیداکند. بدین گونه، او از این راه و به باری اعصاب پیوسته رو به كارآمدتر شدنش، اندك اندك توانايي آزمودن درجات بالاتر آگاهي را به دست آورده و خواهد توانست آنها را بی آنکه به تندرستی اش آسیبی رسد، تاب آورد. بنابراین، نوشتار کنونی روی به کسانی دارد که پیشاپیش دریافته اند روند بالیده تر شدنشان با تمرین های آگاهانهٔ ذهنی و بدنی قابل تندتر شدن است: کسانی که گذشته از درک این موضوع گرفتار خواهش درونی پیوسته رو به فرونی آن نیز هستند که دشواری تمرین ها را به جان خریده و خود را آگاهانه و هر چه زودتر به بالیدگی رسانند. در اینجا نکتهای هست که می بایست آن را از یاد نبریم و آن این است که خواست ما برای پیشرفت کردن، هر اندازه هم که بزرگ باشد، باز هم تنها تا جایی می توانیم پیش رویم که توان مایه های تن و دستگاه عصبی ما، پس از آن که به نهایت کارآیی خویش رسیدند، به ما اجازهٔ پیشرفت می دهند. نمی بایست چشم بدان داشته باشیم که در زمانی کوتاه به ردهٔ انسان ـ خدایی دست یابیم و می بایست بدان بسنده کرده و از آن خرسندی جوئیم که بتوانیم بالاترین توان مایه های نهفته در تن خویش و هستی خویش را در این زندگی به نمود در آوریم. و بنابراین، ارزشاش را دارد که تمرین کنیم، چراکه بر این «بالاترین توان نهفتهٔ» آدمی نمی توان از پیش هیچ حد و مرزی نهاد. بیشتر زمانها ما پیشاپیش نمی دانیم که حد و مرز تاب و توان آدمی تا کجاست. تنها در آزمونهای هراس انگیز جنگ یا بلاهای طبیعی است که توانمایههای به گمان نیامده و تاب آوری های پنداشته نشدنی آدمی آشکار می شوند. راستی این است که این توانمایه ها و پایداری ها به نیروی ناشناختهٔ روح افراد بستگی دارد. از این رو، درمی بابیم که ما نمی بایست در پیوند با حد و مرز توانایی خویش - در راه یوگا یا راههای دیگر ـ یا در پیوند با رده هایی که می توانیم یا نمی توانیم بدانها دست پیداکنیم ـ هیچگونه پیشنگریای داشته باشیم، چرا که طبیعت رویدادها ایجاب میکند که ما پیشاپیش از این گونه چیزها آگاهی نداشته باشیم. بیایید دل نگران آن نباشیم که در این زندگی به درستی امکان بالا رفتن از چند پلهٔ «نردبان یعقوب» را داریم. بیایید این کار را به خداوند واگذار کنیم. ما می بایست با باور و پشت گرمی همه رویه به خداوند تمرین کنیم تا هیچ زمانی را از دست نداده و با بیشترین تندی ممکن پیش رویم. در هر حال، هنگام مرگ، پایهای از بالندگی راکه بدان رسیده ایم، با خویش خواهیم برد و در زندگی آینده مان این بالاترین پایهٔ بالندگی خود را در قالب پایین ترین پایهٔ تناسخ تازه مان بر سر

کار آورده و با آن آغاز خواهیم کرد. هیچیک از تلاشهای ما حرام نخواهند شد! در اینجا به بیماری شناسی سکس نخواهیم پرداخت. کسانی که چنین دشواریهایی دارند، چنانچه نوشته های این کتاب را به درستی به دل سپرده و به جستجوی راه رهایی برآیند، وضعیت خود را بهتر درک خواهند کرد. در اینجا ما یادداشتهای خود را به بازنمایی گامه هایی محدود خواهیم کرد که می بایست از آنها برگذریم تا اندک اندک از بیماری جنسی به تندرستی، و از تندرستی به ردهٔ متعالی روحی و خدایی راه جوئیم؛ یادداشتهایی که به ما نشان می دهند توان مایهٔ موردنیاز پیمودن این راه را از کجا و چگونه به دست آوريم.

ما می خواهیم پیوندهای میان راه یوگا - که همانا راه گسترش دادن آگاهی است ـ و این پیشرفت تندی یافتهٔ بسیار پربها، طبیعی و سالم را که از کنترل نیروی جنسی فرا مي آيد، نشان داده و كليد دگرگون سازي راستين و سالم و روحاني ساختن نيروي زندگی بخش جنسی را در دستان یوگاکاران بسیاری نهیم که به آموزشگاه یوگای ما آمده یا می خواهند در تمرین یوگا در خانهٔ خودشان کامیاب گردند.

یکی از دوستان کهنسالم که کم و بیش هنوز نیروی جوانی اش را نگاه داشته بود، به من گفت که روزی با دوست خوبی که بسیار پیرتر از او بود، به پیادهروی رفته بود. در میان راه دوستش به او گفت که با آن که نیروی مردانگی اش را از دست داده، هنوز پُراپُر از زندگی لذت می برد، چرا که شادمانی های ذهن نهایت ندارند. او کتاب می خواند، به تئاتر و اپرا می رفت، گلف بازی می کرد، بسیار مسافرت می کرد، و مانند این ها. دوستم چندی به سخنان او گوش سپرده و سپس گفته بود: «دوست عزیزم، بیهوده شادمانی های زندگی ات را برایم بازگو نکن، زیرا نمی توانی کاری میکنی که دلم بخواهد سست كمر شوم!

#### جنسی بودن چیست؟ که ۴۱

ما هم می گوییم که خواست این نوشتار آن نیست که کسی را خواهان ناتوانی جنسی سازد. برعکس، برآنیم که به تمرین کنندهٔ یوگا راهی را نشان دهیم که به سرچشمهٔ بالاترین توانایی ها می رسد. و چنانچه کسی در درازای این راه به هدف نهایی - هدف نهایی همهٔ انسانها - دست یابد، بدین گونه، او همزمان به چیرگی روحانی بر همهٔ نیروهایی رسیده است که همواره در خویشتن بزرگ انسان و همهٔ زیوندگان دیگر به گونهٔ نهفته و جود داشته اند. و این نیرو، همین که به دست آمد، دیگر هرگز، حتا با پیر شدن بدن، از میان نمی رود، چراکه نیروهای آفرینندهٔ ایزدی از بدن سرچشمه نگرفته، لکه آفرینندهٔ ایزدی از بدن سرچشمه نگرفته،

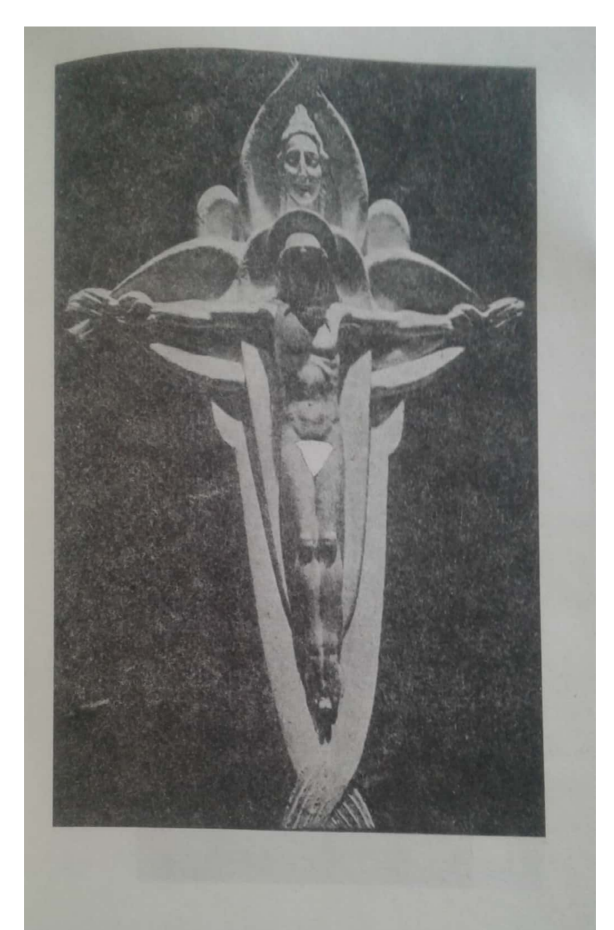
و هرکسی که این نیروها را شناخته و در خود احساس کرده و آموخته است از آنها چون یک کلید بهره گیرد، بر تناش چیرگی آگاهانه به دست آورده است.

سرچشمهٔ توانمندی متعالی خداوند است.

بنابراین، کاری که این کتاب می خواهد انجام دهد، نشان دادن کوتاه ترین راه رسیدن به خداست!



Scanned by CamScanner



انگارهٔ چینیان دربارهٔ دو قطب آفرینش در حالت ازلی آنها. قطبها ین و یانگ نام دارند و نماد قطبهای مادینه و نرینه، ستاندن و دادن، و مقاومت و نیرو هستند. آنها در هستی به حالت ازلی خود، و در هماهنگی و ترازمندی همه سویه، درون یکدیگر آرمیدهاند. همایش جسمی و جنسی بازتاب و تقلیدی از این هم بستگی خدایی است.

## بخش دوم

## آگاهی و هستی یکی هستند

راستای پیشرفت انسانی ما روی بدان داشته که در حالی که اجازه می دهیم اشکال بیرونی انرژی، مانند نور، گرما، الکتریسیته، مغناطیس، تابشهای هستهای یا نیروهای هستهای کارهای ما را هر دم بیشتر و بیشتر انجام دهند، خود کمتر و کمتر کار کنیم. ما این موضوع را بدیهی فرض می کنیم. از این نیروها بهره می گیریم و بدون آنها زندگی مان به سختی به انگار در می آید. اما چنانچه می خواستیم بدانیم آنها به راستی چیستند و مادهٔ راستین شان را چه چیزی می سازد و نوشتههای بزرگترین دانشمندان هم روزگار خویش را بخوانیم، به این نتیجه می رسیم که ما این چهرههای گوناگون انرژی و راستی که هر چیز دیگری و را تنها از بیرون می توانیم به نگرش در آورده و بشناسیم. ما تنها می توانیم رفتار چیزهای گرم شده، الکتریسیته یافته، مغناطیسی شدن و یونیزه یا پرتوزا شده را برشماریم و سرشت راستین این نیروها یا هر چیز دیگری را هرگز ندانسته و نمی توانیم به آگاهی آوریم. چنین کاری برای مان ناشدنی است، زیرا که خود، این نیروها یا هر چیز دیگر این جهان نیستیم. یعنی حالت هستی ما با حالت هستی همهٔ این نیست.

هر چیزی تنها خودش می تواند بگوید و بداند که در نهاد خویش چیست، خواه این چیز چهرهای از انرژی باشد، یا زیوندهٔ جانداری چون یک سگ یا گربه؛ چرا که تنها اشکال انرژی یا یک سگ یا گربه می توانند بگویند و بدانند که چهرهای از نیرو یا سگی

یا گربهای بودن چه معنایی می دهد؛ به سادگی، به این دلیل که آنها همان چیزی اندی هستند، به شرطی که می توانستند سخن بگویند یا - چیزی که بسیار پر ارزش است ـ مى توانستند در خودشان آگاه باشند.

امًا، این موضوع ناشدنی است. چراکه هر چه بوده و آفریده خواهد شد، در نهاد، همان چیزی است که هست - چهره های گوناگون انرژی، مواد، گیاهان، جانوران، و سرانجام انسان، در حالت ناخود آگاهش - همهٔ این ها چون هم هستند و نمی دانند که چیستند، چراکه در خودشان آگاه نیستند.

تنها انسان است که می تواند به خودشناسی و خودآگاهی همه سویه رسد و تنها، انسان بیدار شده ای که سراپا در هستی راستین اش به آگاهی رسیده و حتا یک ذره هستی اش ناگاه بر جای نمانده است، تنها او می داند که چیست. و هنگامی که انسانی به این حالت کمال خود آگاهی رسید، در موقعیتی خواهد بود که از یکتا نیروی کل آفرینش آگاه باشد - اما در اینجا نیز او سرشت نهادین این نیرو را نه از بیرون، بلکه از درون و در حالتی از هستی اش تجربه خواهد کرد و این نیرو، نیروی زندگی خود اوست در همهٔ نمودهایش - از پایین ترین چهرهٔ مادیت یافتهاش که همانا نیروی جنسی است گرفته تا بالاترین چهرهٔ آن که نیروی آفرینندهٔ خدایی است ـ چراک سرشت راستین این نیرو، همزمان، سرشت راستین خود اوست: او خود آن است! یا به گویشی دیگر: من همانم!

دست یافتن به این دانش هدف نهایی راه آدمی است. از آنجا که انسان نیز کار خویش را در پایهٔ یک زیوندهٔ جاندار ناآگاه و در پایین ترین ردهٔ انسانیت آغاز کرد، همچون جانوران، تانها از آگاهی ای بروننگر برخوردار است. و تا زمانی که خود آگاهی اش بیدار نشده و پس از دوران درازی از بالندگی که شاید بسی روزگاران به درازا انجامد، در حالتی از هستی و با همهٔ یکپارچگی اش، با خویشتن خودش یکی نشده باشد، نمی تواند بداند و نمی داند که سرشت راستین اش چیست و به راستی، خودش چیست. و در این وضعیت ناآگاهی، برای او ناشدنی است که بداند خودش جیست، همانگونه که برایش ناشدنی است بداند الکتریسیته، رادیواکتیو، نیروی هستهای یا دیگر چهره های نیرو چیستند، و سرشت نیرویی که به خود او زندگی بخشیده و او را توانا ساخته تا در زندگی اش پیش رود، چیست. به زبان دیگر، او نمی داند که نیروی جنسی چیست.

پولس حواری مسیح، در نخستین رسالهاش به قرنطیان، این راستی را که هر چیزی تنها خودش، و نه هیچ چیز دیگری، می تواند بداند که چیست، چرا که این آگاهی تنها در حالتی از با خود بودن به دست آمدنی است، به روشنی به گفت در آورده است:

«اما خداوند آنها را از راه «روح» خودش بر آنها آشکار ساخته است: زیرا «روح» همه چیز را جستجو میکند، حتا ژرف ترین چیزهای خدا را. آدمی دربارهٔ چیزهای آدمی، جز روحی که درون اوست، چه چیزی را می تواند بداند؟ و همینگونه است چیزهایی از خداوند که هیچ بشری از آنها آگاهی ندارد و تنها «روح خداوند» آنها را می داند. اینک ما نه به روح جهان، بلکه به روحی که خدایی است رسیده ایم؛ باشد که بتوانیم موهبتهای رایگان بخشودهٔ خداوند را دریابیم. و این چیزها را ما نه به زبانی که «روح مقدس» (روح القدس) آموزش می دهد، بلکه به زبانی که «روح مقدس» (روح القدس) آموزش می دهد، به زبان آورده و چیزهای روحانی را با چیزهای روحانی همسنجی می کنیم. اما انسان طبیعی چیزهای «روح خداوند» را درینمی یابد و آنها را تهی مغزانه می شمرد. هم چنین، او این چیزها را نمی داند، زیرا که آنها به دیدهٔ روحانی دریافتنی اند. اما، کسی که روحانی است، همهٔ چیزها را نمی سنجد و با این حال، خودش به سنجش هیچ انسان دیگری در نمی آید». (قرنطیان یکم، گفتار می سنجد و با این حال، خودش به سنجش هیچ انسان دیگری در نمی آید». (قرنطیان یکم، گفتار دوم، بندهای ۱۰ تا ۱۵).

این سخنان را به زبان امروزی چنین می توانیم چهارچوب بندی کنیم: اگر ما خودمان انسان نبودیم، نمی توانستیم از سرشت یک انسان آگاه باشیم. اگر ما «روح خداوند» را در بر نداشتیم، حتا نمی توانستیم بدانیم که خدایی هست، یا خدا چیست. اما ما «روح خداوند» را دریافت کرده و در آن به آگاهی رسیده ایم؛ بنابراین، از چیزهای خدایی آگاهی داریم. انسان ناآگاه ـ یا چنانچه پولس او را می نامد، «انسان طبیعی» ـ هنوز نمی داند که در پس آگاهی اش چه نهفته و از این رو، راستی های مینوی را تهی مغزانه می شمارد. اما، انسانی که به آگاهی رسیده، می داند که در پایهٔ یک انسان، روح خدا را در بر دارد، از این رو، بر فراز همهٔ چیزهای زمینی و این جهانی می ایستد.

آدمی در نخستین و پایین ترین ردهٔ انسانیت اش هنوز چیزی جزیک جانور هوشمند نبست. او «خویشتن»اش را با این آگاهی اشتباه گرفته و بر این باور است که باگفتر «من»، همهٔ خویشتناش را به گفت در آورده است. راستی این است که او با واژهٔ «من» تنها آن بخش شخصی کوچک خویشتن خود را که پیشاپیش در خودش آگاه شده، به نام در آورده است. او بخش ناآگاه خویشتن اش را نمی شناسد و ،از این رو ، آن را درنیافته و حتاگمان هستی داشتن اش را نمی برد. ناخود آگاه او نمای چیزهای بیرونی را به خود می گیرد و از این جاست که انگاره های «فرشته» و «اهریمن» برخاسته اند. او در این ردهٔ پایین آگاهی اش هنوز نمی داند که این موجودات افسانه ای به راستی نیروهایی درون ناخودآگاه خود او بوده و یا به زبان دیگر، خود او هستند. او هنوز هیچ ایدهای ندارد که در پس آگاهی بدویاش چه جای دارد، هر چند که همواره بخش بسیار بزرگتری از خویشتن او، در حالتی سراپا ناآگاهانه، هنوز برایش دستیابی ناپذیر است. بنابراین، او چگونه می تواند از سرشت کل هستی راستیناش آگاهی به دست آورد؟ چگونه او می تواند بداند که خود خداوند درونش جای گرفته و به راستی او خود، موجودی خدایی است، اگر که نه خدا را بشناسد و نه «خود» راستین را و نه این را که خود راستين اش خداست!

انسانهایی که در خویشتن کامل شان در خداوند - به آگاهی همه سویه رسیده و به آگاهی کیهانی دست یافته اند، روی کرهٔ خاک بسیار کمیاب بوده و هنوز هم کمیاب هستند. با این همه، تنها هدف همهٔ زندگی ها و تناسخهای ما همانا رسیدن به آن آگاهی همه سویه و یکی شدنی و حدتگرایانه با «آفریننده»ای است که به عنوان من هستم در ژرفاژرف جانهای ما آرمیده است.

اما انسان ـ جانور ناآگاهی که از این هدف بی خبر است، چگونه می تواند از آن آگاهی یافته و بدان دست یابد؟ او که در آغاز، در پایهٔ زیونده ای انسانی، در پایین ترین پلهٔ نردبان بزرگ آگاهی یعقوب به دنیا پای نهاد، چگونه می تواند گام به گام از این حالت بالاتر رفته و خود را تا خود آگاهی ایزدی بالاکشد و به کامیابی و رستاخیز نهایی رسد،

اگرکه نداند چنین هدفی هست و او خود، توانایی رسیدن به آن را دارد؟ چه چیز او را باری داده و به ناگهان، پیش می راند تا آگاهی برون نگرش را برای نخستین بار به درون کشانده و آن را «بازگرداند» تا از نخستین دمدمهٔ بیداری و از نخستین سوسوی خودآگاهی به آگاهی کیهانی و هستی شکوهمند و پر فروغ ایزدیای که در نهاد خودش به ودیعه گذاشته شده است، بیدارگردد و به رهایی، آزادی، و بازبرخاستگی رسد؟ چیزی که او را بدین کار برمی انگیزد تا خود را بالاکشد، چیزی نیست جز نیروی جنسی خودش!

این نیروی غول آسا در هر موجود زنده ای نهفته است. نخست به آدمی کمک می کند تا از راه پدر و مادرش به جهان مادی زاده شده و پیکری جسمانی پذیرد؛ و سپس، هنگامی که به بلوغ جسمانی رسید، به او توانایی زاد بخشیدن به پیکر انسانی دیگری را می بخشد. با این همه، انسان ناآگاه هنوز نمی داند که درست همین نیرو، گذشته از این که به او توانایی فرزندآوری می بخشد، تنها نیرو و تکانهای است که به راستی او را پیش می راند تا آگاهی اش را گام به گام، تا گامهٔ حالت خداییِ خودآگاهی بالاکشاند. نیروی جنسی آگاهی انسان را رو به بالا هل داده و آن را بالاتر و بالاتر می راند. نیازی به گفتن ندارد که انسان، تا پیش از زمانی که به بالاترین درجه خودآگاهی و خودشناسی نرسیده است، نمی تواند بداند که تنها و تنها در هستی راستین اش است که می تواند با این نیرو را در خودش آگاه سازد - و به راستی هم این کار را خواهد کرد - چرا که این نیرو سرشت راستین خود آدمی است و خود اوست.

نیروی جنسی انسان را یاری می دهد تا از نیروی جنسی فراتر رود! آیا این نکته با بیشترین دانایی به گفت در نیامده است؟

هرگاه که ما راستی را درون خویش تجربه کردیم، میتوانیم دریابیم که چرا راز -آشنایان کژدم را در پایهٔ نماد نیروی جنسی برگزیدند. کژدم عامل نابودسازی خویشتن است و نیروی جنسی نیز، به همین شیوه خود را نابود میسازد، چراکه انسان ناآگاه را

#### ۵۰ انرژی جنسی و یوگا

وادار به تباهی سازی خویش ساخته و انسان آگاه را یاری می دهد تا نیروی جنسی اش را به نیروهای بالاتر دگرگون ساخته و در این نیرو به خود آگاهی رسد و خود، همین نیرو باشد. اما، بدین گونه، این نیرو دیگر نیروی جنسی نیست و خود را نابود کرده است. بیایید کوشش کنیم به راز نیروی جنسی راه جوییم، شاید که بتوانیم آن را در خود به شناخت آورده و بر آن چیرگی به دست آوریم. این کار چگونه انجام شدنی است؟ در بخش های پیش رو به این پرسش پاسخ خواهیم داد.

### بخش سوم

### مار بنیادین آفریننده

انجيل يوحنا با سخنان زير آغاز مي گردد:

در آغاز «واژه» بود و «واژه» با «خداوند» بود. «خداوند» نیز در آغاز همین گونه بود. همهٔ چیزها آفریدهٔ او بودند و بی او آفریدهای نبود که آفریده شده باشد. در او زندگی بود؛ و زندگی نور انسانها بود. و نور در تاریکی درخشید؛ و تاریکی آن را در نیافت.

چه ستودنی و روشن این واژه ها راز آفرینش باز می گویند!

اما تنها چنانچه می توانستیم انجیل را به زبان یونانی آغازینش بخوانیم، می توانستیم این واژه ها را به درستی دریافته و ارج گذاریم. دریغا که برگردان انگلیسی آنها همواره درست نبوده است. زبان انگلیسی واژه های یک برگردان بی کم و کاست نوشته های یونانی را در اختیار ندارد. در این زبان واژه ای یافت نمی شود که هم معنای واژهٔ لوگوس یونانی باشد و بنابراین، لوتر لوگوس را به معنای «واژه» ترجمه کرد که از همه رو از نشان دادن معنای واژهٔ لوگوس در می ماند. اگر به جای آن واژه «کنش» نهاده می شد بهتر بود، چرا که این واژه به جهان آمدن نخستین جنبش، یا نخستین به جنبش در آمدن آفرینش را رساتر به گفت در می آورد. لوگوس به یونانی به معنای اصل آفریننده، نیروی خداوند، و ابزاری از خداوند است که اراده «او» را به انجام در می آورد، همچون برای خداوند، و ابزاری از خداوند است که اراده «او» را به انجام در می آورد، همچون برای

نمونه، دست آدمی، که همزمان، هم خود اوست و هم ابزار او؛ چیزی که کنشگر است. هنگامی که لوگوس هنوز در حالت آغازین پوشیدهاش بود - پیش از هر چیز دیگری، حتا پیش از خود به آشکار در آمدن نخستین خداوند، و آفریده شدن حروف و صداهای آنها - «واژه» که از کنار هم نهادن حرفها ساخته می شود، به همین گونه، نمی توانست وجود داشته باشد. این موضوع در اصل مرحلهٔ جلوتری از آفرینش است وگذشته از این ها، بر سر راه فهم درست این نوشتار دشواری دیگری نیز قرار میگیرد هر کسی، به فراخور بالاتر یا پایین تر بودن ردهٔ آگاهی اش، برای بسیاری از واژه ها ترجمه ویژهٔ خودش را دارد. واژهٔ «خدا» برای هر کسی معنای جداگانهای می دهد. درست است که خداوند، چنانکه در نوشتار اصیل یونانی نیز آمده است، انسان را چون دستکشی که روی دست کشیده می شود، روی قالب انگارهٔ خودش آفرید، اما به همان اندازه نیز درست است که بگوییم انسان نیز با آفریدن خدا در انگارهٔ انسانی خودش، کنش خداوند را به او باز میگرداند. وانگهی، واژه های به کار رفته در روزگار لوتر دیگر برای نمودن چیزها مناسب نیستند. بدین گونه، چنانچه کوشش کنیم مفهوم این جملات نوشتار اصیل یونانی را به زبان امروزی برگردانیم، کمابیش به چنین ترجمهای میرسیم: در آغاز لوگوس بود؛ اراده ای که کنش به بار می آورد؛ نیرویی که هنوز در حالتی نهفته، همچون توان درونی خداوند، به آفرینش جان بخشیده و آن را به شناخت در می آورد. خداوند خودش در این نیرو بوده و هست. در اساس، خداوند و اصل آفریننده یا نیروی آفرینشگرش یکی هستند. همهٔ چیزها از راه لوگوس توسط خدا آفریده شدند. خداوند هستی است و خود زندگی است؛ و هر چیز که هستی دارد، هستی اش از اصل آفریننده و جنبه آفرینشگر خداوند یا همانا لوگوس سرچشمه می گیرد که آن را آفریده، بدان زندگی می بخشد و آن را زنده نگاه می دارد. خداوند، هستی ازلی، یا زندگی، انسان را نیز، بنا بر نوشتار اصیل، بر پایه خودش، بر پایهٔ انگارهٔ خودش آفرید. بنابراین، «خود» راستین آدمی، سرشت حقیقی او، خود خداوند است. اما انسان در حالت ناخودآگاهش هنوز در تاریکی است و نور خداوند درونش را درک نمیکند. او بی خبر است و هیچ گمانش را نمی برد که خداوند که همان جوهرهٔ «خویشتن» اوست، در ناخودآگاه خود او جای دارد.

بنابراین، زندگی نیروی آفریننده، لوگوس، و هر چیزی است که از لوگوس به بار آمده است. هر چیزی، از نادرترین روح گرفته تا ماده، آفریدهٔ لوگوس است و از آن جان می گیرد و بدان پاینده می ماند. اما روح خداوند در بالاترین ردهٔ کمال، همانا ردهٔ هفتم جای گرفته است و خود او در حالتی از ترازمندی همه سویه آرمیده است. خداوند از آنجا در پایهٔ اصل آفرینندهٔ خودش ـ چراکه لوگوس خود خداوندست ـ سراپای دامنهٔ آفرینش را می آفرینند و زندگی، از بی کرانهٔ فضا، از هر نقطهٔ گیتی، از همه جا، جریان پیدا می کند. در آغاز اشکال محض انرژی که بالاترین نوسانها را دارند، سر برآورده و به اثر در می آیند و سپس با فروکش کردن دامنهٔ نوسانها، امواج بلندتر شده و اشکال به نمود در آمده چگالی و مادیت بیشتری پیدا می کنند تا آن که به پایین ترین رده می رسیم: در آمده چگالی و مادیت بیشتری پیدا می کنند تا آن که به پایین ترین رده می رسیم: در آمده چهرهٔ دیگری از انرژی است. در اتم ماده، درست همچون درون منظومهٔ می خورشیدی و منظومههای کیهانی، نیروی آفرینندهٔ ایزدی، یا زندگی، جریان دارد. این خورشیدی و منظومههای کیهانی، نیروی آفرینندهٔ ایزدی، یا زندگی، جریان دارد. این نیرو در هر پلهٔ نردبان یعقوب که از فراز گیتی و عرش خداوندی تا جهان مادی و کرهٔ خاک ادامه پیدا می کند، حضور دارد.

ما انسانها هر چهرهای از نیروی آفریننده را در خویش داریم. ما جهان خُرد هستیم در جهان بزرگ. و چنانچه پولس پیش تر گفته، روح ما که خویشتن راستین مان است، خداست. بدین گونه لوگوس، نیروی آفرینشگر «خود» در ما، همچنان که در گیتی، پایین تر فرود آمده و اندیشه های ما و لایه های احساسی و روحانی مان و سرانجام، هستی ای را که در برابر همهٔ این ها پایداری نشان می دهد و همهٔ این چهره های بالاتر انرژی را در خود می گیرد، همانا پیکر جسمانی ما را، می آفریند. درست همانگونه که لوگوس، در فراسوی انسان در همهٔ رده های آفرینش، جلوه گر شده و خودش را به سیمای چهره های گوناگون انرژی به آفرینش می کشد، ما انسانها نیز شد بازرگ در هر رده ای از آفرینش پویایی دارد، انسان نیز در جهان خُردش و در هر رده ای از بزرگ در هر رده ای از آفرینش پویایی دارد، انسان نیز در جهان خُردش و در هر رده ای از برسان های گوناگون نیروی آفریننده پاسخ می گویند، هستی اش، از راه اندام هایی که به نوسان های گوناگون نیروی آفریننده پاسخ می گویند،

چهره های بیرونی همان نیروی آفرینندهٔ خدایی یا - همان «خویشتن» راستین خودمان را - برون داده و به نمود در می آورد.

بر ترسیم ستون مهره های انسانی همراه با مغز و کشیدگی های طناب نخاعی اش به برسیم رو اور این مار با همین نماد، انگارهٔ چهرهٔ به نمود در آمدهٔ لوگوس شکل یک مار بر می خوریم. این مار با همین نماد، انگارهٔ چهرهٔ به نمود در آمدهٔ لوگوس در جهان بزرگ، و در آدمی که جهان کو چک است، بوده و هم چنین، انگارهٔ چیزی که در برابر لوگوس پایداری نشان می دهد و جایگاه متناظر او در تن آدمی است، همانا ستون مهره ها، می باشد. این «مار نخاعی» که از لطیف ترین مواد اثیری ساخته شده است، در برگیرندهٔ نیروی آفرینندهٔ خدایی و همان نیروی زندگانی خود ماست. این نیرو از راه اندامهای مناسبی که با مقاومت خود نیروی آفریننده را پابرجا نگاه می دارند، از هفت مرکز روحی کالبد انسانی ماکه نوسانهایی پیوسته رو به فزونی دارند، به بیرون تابش ييدا مي كند.

راز - آشنایان مصر باستان به آرایش سرشان نواری زرین می افزودند که نماد ماری سربلند کرده بود. «راز ـ آشنا» بودن به معنای آن بود که فرد در همهٔ هفت ردهٔ خود ـ آشکارسازی یا خودآگاهی اش و، بنابراین، در پیوند با لوگوس - مار به عنوان یک کلیّت، به آگاهی رسیده است. در او دیگر هیچ عنصر ناخودآگاهی یافت نمی شد و، بنابراین، او فردي بود که به آگاهي جهاني رسيده بود.

مار سربلند کردهٔ «اسکولاپی» ا در حال نوشیدن اکسیر زندگی از جامی پایه دار، نماد مار نیروی زندگی آفرینندهٔ نهفته در ستون مهره های آدمی نیز هست. این مار تمامیت مطلق و، بنابراین، تندرستی مطلق دارد و در نتیجه، نیروی بهبود بخشیدن به همهٔ بیماری ها ـ یا بهتر بگوییم، همهٔ اشکال فاسد شدگی ـ را داراست.

ما همین مار را در هند، با نام «گندالینی»، نیز می یابیم. تا زمانی که انسان از مراکز عصبی بالاتر و هنوز در حالت خفته اش ناآگاه است، مار یاد شده، به سیمای حلقه زده، در پایین ترین مرکز نیروی بدن ـ همانا در پایین ترین مهرهٔ کمر یا دنبلیچه که قطب منفی تنش حیاتی (!) بدن است ـ آرمیده می ماند. همچنان که انسان اندک اندک هشیار می شود و، در این روند، مراکز نیرویش به کار می افتند، مار کندالینی نیز آرام آرام حلقهٔ خویش راگشوده و خود را بالا و بالاتر می کشاند و در راستای پیشروی اش یکایک مراکز عصبی پشت سرهم را فراگرفته و به آنها جان می بخشد تا آن که درست به بالاترین مرکز عصبی بدن رسد که در نوک کاسهٔ سر جای دارد. و در آنجا، با قطب مثبت بدن که در هفتمین مرکز نیروی آن جای دارد، پیوند پیدا می کند. آنگاه، با قامت کشیده می ایستد و مار اسکولایی را می نماید.

فرزانش یوگا روی نشان دادن جدایی میان جریان حیاتی و مقاومت در برابر آن ممانا اندام های مادی و مراکز عصبیای که به بار آورندهٔ جریان یاد شده هستند پافشاری بسیاری انجام می دهد. نیروی آفریننده یا جریان حیاتی در هستی انسان ۷ مرکز نیرو پدید می آورد و هر یک از این مراکز که در واژگان یوگا چاکرا نامیده می شوند، اثر یک دگرگون ساز را دارند که نیروی آفرینندهٔ خدایی را به تنش رده پایین تری که با مرکز بعدی نمودیابی نیرو همسویی دارد، تبدیل می کند. بنابراین، نیروی آفریننده، با آغاز از بالاترین مرکز ۶ بار دگرگونه می شود و روی هم، ۷ مرکز انرژی یا چاکرا را پدید می آورد.

از آنجاکه ما انسانها از ردهٔ زمینی و مادی با این نیرو آشنا می شویم، شمارش مراکز نیرو راکه همزمان، رده های به نمود در آمدن نیرو هستند از پایین به بالا آغاز می کنیم. بوگا این مراکز را به ۷ نام سانسکریت زیر برمی شمارد:

نخستین و پایین ترین چاکرا «مولادهارا» ا («مولا» به معنای «مغز استخوان» است) نام دارد که قطب منفی نیروست و در حالتی خفته، در دنبالچه نشمین دارد.

چاکرای دوم «سوادیستانا» آنام دارد و جایگاهش شبکه عصبی بالای اندامهای جنسی است.

چاکرای سوم «مانی پورا»ست و در شبکهٔ خورشیدی شکم جای دارد.

چاکرای چهارم «آناهاتا» انام دارد و در مرکز قلب جای دارد. چاکرای پنجم «ویشودها» انامیده می شود و در مرکز عصبی غدهٔ تیرویید نشسته ست.

چاکرای ششم «آجنا» آنام دارد و جایگاهش مرکز پیشانی، در میانهٔ دو ابرو است.
و چاکرای هفتم «ساهاسرارا» نامیده آمی شود و جایگاهش بالاترین بخش کاسهٔ سر
است که پایگاه قطب مثبت نیرونیز هست. با به کار آمدن این مرکز از مغز، انسان به همه
- آگاهی خدایی می رسد.

در تورات واژه های روزیا نور به معنای آگاهی، و شب یا تاریکی به معنای ناآگاهی هستند. بنابراین استعاره، همچنان که موسی، آن راز - آشنای بزرگ، در تورات گفته است، خداوند هر «روز» با نوساناتی وابسته به رده های آگاهی، چبزهایی می آفریند، اما در ردهٔ هفتم آگاهی، در «روز» هفتم، دیگر آفرینشی انجام نمی دهد و در خود می آساید. در این حالت دیگر تنشی نیست که به دلیل آن آفرینشی بتواند ساماندهی شود، چراکه دو قطب مثبت و منفی خداوند در ترازمندی همه سویه و یکپارچگی مطلق در یکدیگر به آرمیدگی رسیده اند. انسان این حالت را تنها در حال جذبه، چون آگاهی ناب می تواند تجربه کند؛ وگرنه این امر به معنای مرگ جسمانی خواهد بود.

در نوشته های برخی از دانشمندان باختری می خوانیم که یوگی هندی در حالت جذبه آمیز سمادهی از خود بی خود بوده و در ناآگاهی به سر می برد. این یک کجاندیشی بزرگ است! وارون این سخن درست است: یوگی در حالت آگاهی همه سویه و، بنابراین، آگاهی کیهانی است. او از نگاه بیرونی ناآگاه می نماید، تنها از این رو که آگاهی اش دیگر مادی نیست. هر کسی که خود حالت سمادهی را آزموده، می داند که یوگی در این حال از همه رو آگاه و سرایا بیدار است.

از این ها در می یابیم که تنها یک راستی هست و مغز همهٔ دین ها همین یک راستی

است. سن فرانسیس آسیسی، سن ترز، و دیگران پاکدینان بزرگ حضور خداوند را -درست همچون یوگی های هندی که آن را در حالت سمادهی آزموده و هنوز هم در حال تجربه کردن آن هستند - در حالتی از جذبه آزموده اند.

ما انسانها این رده های گوناگون لوگوس - نمودها و نوسانات گوناگون را چون حالاتی از آگاهی تجربه کرده و به آنها نام های گوناگونی می دهیم.

ما شکل انرژی نیروی ایزدی را که ذهن و ماده را در نخستین مرکز به هم پیوند می دهد، در اندیشهٔ آگاه مان چون غریزهٔ پایدار نگاه داشتن گونهٔ انسانی خودمان، به صورت کشش و خواهش جنسی جسمانی، و پس از برآورده شدن آن، به صورت برآورده شدن همه سویهٔ نباز جنسی خود تجربه می کنیم. این است چیزی که آن را نیروی جنسی می نامیم.

در ردهٔ دوم، این نیرو را چون نمود غریزهٔ خود ـ نگاهداری به عنوان سوخت و ساز بدن (متابولیزم)، و در ذهن آگاهمان به عنوان تشنگی و گرسنگی ـ و پس از برآورده شدن، همچون حس سیری و پُری ـ تجربه میکنیم. نیروی ایزدی در ردهٔ سوم به چهرهٔ نیروی اراده باز می تابد و ما آن را در ذهن آگاهمان چون کششی به سوی اراده ورزی تجربه میکنیم.

در ردهٔ چهارم، نیروی ایزدی از راه مرکز دل، احساسات و عواطف ما، گسترش پیدا می کند. ما آن را در ذهن آگاه مان چون احساسات و چیزهای حسی، و در محدودهٔ میان بیزاری و دلبستگی شخصی که انگاره هایی آینه مانند هستند، حس می کنیم.

این نیرو خود را در ردهٔ پنجم به چهرهٔ ایده ای که از زمان و فضا داریم، به نمود در می آورد. جایگاه جسمانی آن غدهٔ تیروئید است که ما را به جهان متناهی پیوند می دهد. این رده ما را به زمان بند می کند و برای مان ریتم زمانی فراهم می آورد. این مرکز تندی یا کندی اندیشه ها و جنبش های ما، این را که دوره ای از زمان را دراز یا کوتاه حس می کنیم، و نیز این را که آیا همیشه در حال شتابیم یا کارهامان را با فراغ بال انجام می دهیم، آشکار می کند. بنابراین، این مرکز روی تندی ـ کندی آهنگ زیستی و، بدین گونه، روی درازای زمانی زندگی ما اثری تعیین کننده بر جای می نهد.

لوگوس ـ انرژی، در ردهٔ ششم، خود را به سیمای شهود ما آشکار میسازد. این نیرو

در ذهن آگاه ماگویی چون چراغی روحانی چشمک می زند و به ما ایده ها و بینش های نو می دهد. ما این شهود را چون نور مینوی همه جا گستر، مراقبه روحانی، و صهری به جهانی که همه هستی را در آغوش می گیرد، تجربه می کنیم. آنگاه، با سراپای گیتی حس یکانگی پیداکرده و زبان طبیعت و درون مایهٔ نمادین هر شکل و خطی را در می یابیم. یگانگی پیداکرده و زبان طبیعت و درون مایهٔ نمادین هر شکل و خطی را در می یابیم. در ردهٔ هفتم که بالاترین رده هاست، از راه مرکزی که در بالاترین بخش کاسهٔ سر جای دارد، نیروی آفرینندهٔ خدایی را چون حالتی از هستی روحانی ناب احساس می کنیم. این حالت در ذهن آگاه ما چون ژرف ترین خودشناسی ها، و آگاهی فردی می کنیم، به نمود در می آیاد. در این رده ما دیگر اندیشه ها یا احساس های ناآگاه یا حواسی که به بیرون می نگرند، نیستیم. من دیگر از چیزها شاد و خشنود نیستم، چرا که خود، نور پرفروغ می نگرند، نیستیم. من دیگر از چیزها شاد و خشنود نیستم، چرا که خود، نور پرفروغ می می آگاهی ام؛ همهٔ احساس ها هستم؛ همهٔ اندیشه هایم؛ شادمانی منم، برکت و نیکبختی منم! خودآگاهی درخشنده و در برگیرندهٔ همه چیزها و راه یابنده به همهٔ چیزها منم.

در کاوشهای باستان شناسی مکزیکو تندیسهای نمادینی از خداوند یافته شدند.
آنها در پیوند با چیزهایی که گفتیم و چهرههای گوناگون تجلی پروردگار در ردههای گوناگون آفرینش انگارههای روشن و پذیرفتنی به دست می دهند. در پایهٔ این تندیسها یک مار یا گاهی یک اژدها به چشم می خورد که همان نیروی جنسی یا کندالینی است. روی مار پیکر یک انسان نقش شده که نمودگر بدن آدمی است و جنبههای خوراک برگیری، احساسی، ذهنی و شهودی او را می نماید. و درست در نوک تندیس، بالای سر انسان، چهرهای درخشان، چهرهٔ خداوند نقش شده است که نماد خودآگاهی روحانی - خدایی ناب یا خداوند است! از این بهتر چگونه می توان راستی اشکال گوناگون به نمود در آمدن تنها و تنها یک ایزد را به نمودار کشید؟

تنها انسان است که می تواند در همهٔ رده های آفرینش به آگاهی رسد و همهٔ رده های به نمود در آمدن آگاهی جهانی خداوندی را در بر خویش گیرد. این از آن روست که تنها انسان در بدن خویش اندام هایی دارد که با نمود های گوناگون نیروی آفریننده هم خوانی دارند. این اندام ها با پایداری هم ارزی که از خود نشان می دهند، می توانند ارتعاشات و

نوسانات گوناگونی را که نیروی آفرینندهٔ جهانی خود را در آنها به نمود در می آورد، تاب آورند. این اندامها درست همانگونه که مناسب دریافت این نوسانها از گیتی هستند، از سوی دیگر، توانایی باز تاباندن این نیروهای آفریننده را نیز دارند. آنها مهم ترین مراکز مغز و اعصاب هستند که نوسانات اشکال گوناگون نیروی آفریننده را به غدههای مغز و اعصاب همیند و این غدهها با مراکزی که تبدیلها در آنها روی می دهند، همسوی شان می فرستند و این غدهها با مراکزی که تبدیلها در آنها روی می دهند، بستگی ای تنگاتنگ دارند. در انسانی که در پایین ترین ردهٔ انسانیت خویش است، بیشتر این مراکز مغز و اعصاب هنوز در حالت خفته به سر می برند. درست به همین نسبت، درجهٔ آگاهی او پایین و ابتدایی است. مسیر تکامل او در آن نهفته است که هر یک از مراکز را به کار انداخته و بر آنها چیرگی به دست آورد تا آن که یکایک مراکز مغز و اعصاب به کار افتاده و انسان همهٔ دامنهٔ آفرینش، از جمله خود آفریننده، را در خویش اعصاب به کار افتاده و انسان همهٔ دامنهٔ آفرینش، از جمله خود آفریننده، را در خویش

سوختی که انسان مراکز خفتهٔ مغز و اعصابش را با آن می تواند چون یک لامپ رادیویی کهنه گرم کرده و به کار اندازد، نیروی جنسی ای است که در پیکر خویش دارد. او تا زمانی که در ردهٔ پائینی از آگاهی است، بر نیروی جنسی خود چیرگی نداشته، بلکه خدمتگزار آن و هنوز از همه رو زیردست و بندهٔ آن است. بنابراین، او هرگز حتاگمانش را هم نمی برد که نیروی خودش می تواند دروازهٔ دستیابی او به نیروهای روحی باشد و به او توانایی بخشد تا در خویشتن ایزدی اش در خداوند به آگاهی رسیده و از این راه، به نامیرایی و چیرگی و سروری بر ماده و سراپای طبیعت دست یابد. از این راه، او کلید بنهان اکسیر کیمیاگران را یافته و یک جادوگر سفید می گردد.

کیمیاگران سده های میانه و وابستگان انجمن نهانی گل - صلیب که راز - آشنایانی بزرگ بودند، در نوشتارهای پر رمز و راز خویش که در آنها همواره از بازنمایی بی پردهٔ راستی ها پرهیز می کردند، یادآور شده اند که مادهٔ اصلی اکسیر کیمیاگران به آسانی یافتنی است و همهٔ انسانها آن را دارند. آنها می خواستند دانش شان را از دسترس توده هایی از مردم که حتا در آن زمان هر کاری را با بدجنسی انجام می دادند و از راز

انیروی جنسی در راه کجروی های تبه کارانه بهره می گرفتند، در امان نگاه دارند. با این همه، همزمان، دلشان می خواست کلید این راز را تنها به کسانی واگذارند که چندان پخته بودند که از آن به ناروا بهره نجویند. آنها می خواستند انسانهای هوشمند را به راه درستی رهنمون شوند که به آنها امکان می داد به امید دستیابی به راز رازها، به جستجوی آن بر آیند. از نوشته های آنها به روشنی دریافته می شود که مادهٔ اکسیر فلاسفه را در خود انسان بایست بافت. تنها همین سرنخ بی زیان به تبه کاری های مرگباری انجامید. از پرونده های دادگاههای سده های میانه در می یابیم که اربابانی که در پی دستیابی به اکسیر بودند، خون انسان را مادهٔ نهانی آن به شمار آوردند، چراک برداشت نادرست آنها از نوشنارهای گل - صلیبی ها به ایشان می گفت که اکسیر را بایست از بدن یک انسان بیرون کشید. و از این رو بود که آنان با خشونتی باور نکردنی، دست به کشتار گروهی خدمتگزارانشان زدند تا مادهٔ یاد شده را از بدنهای ایشان بد دست آورند. این اربابان تهی مغز، چون «انسانهای طبیعی» سن پل، مردمانی ناآگاه و نادان و «مرده» بودند که هرگز درنیافتند موضوع بسیار ساده تر از چیزی است که ایشان می پندارند. آنها تنها بایست به یاد می آوردند مایهای که همهٔ زندگی زمینی با آن دادوستد می شود، نیروی جنسی است. بنابراین سرچشمهٔ زندگی، اکسیر پرآوازهٔ گل. صلیبی ها، چیزی است که ما درون خویش داریم! از این منبع جریانی می گذرد - جریان خود زندگی - «که آتش است، اما چون آب روان است». آنها چگونه می توانستند دربارهٔ انوژیای که چون الکتریسینه یا آب در دستگاه عصبی ما جریان دارد و آب نیست، بلکه آتش است ـ یا چنانکه در نوشتارهای گل ـ صلیبی ها بدان برمی خوریم. «آبی آتشین» یا «آتشی آبگونه» یا «جریانی از آتش است که چون آب روانی دارد» ـگزارشی بهتر از این به دست دهند؟ انسان نادان این «منبع شخصی» را که بیشتر زمانها نیروی جنسی و زیستی خودش است، بی آنکه بخواهد فرزندی آورد، در راه کامجویی های شهوانی به کار می گیرد. او در نمی یابد که اگر این جریان حیاتی را که از «منبع شخصی» خودش روانه می گردد، برای تن خویش نگاه داشته و نیروی زندگانی اش را برای خودش به کار برد، مي تواند چاكراها يا مراكز نيروي بالاتر خود را برافروخته، به پويايي در آورد و از این راه، بر آنها چیرگی بابد. چنانچه او به کمک نیروی ارادهای که دارد، از جریان

زیستی اش تنها برای بدن خودش بهره می گرفت، می توانست بدان زندگی تازهای یخشیده و آن را بازسازی کرده و حتا به آن فناناپذیری سلولها که گل ـ صلیبی ها بدان دگردیسی امی گفتند، دست پیدا کند. او از راه مراکز روحانی بالاترش می توانست از نیروی جنسی اش که به نیروی روحانی آفریننده دگرگونی یافته بود ـ برای خدمت به خودش و همزمان، سهیم شدن در رنج روحانی ساختن دنیای پیرامونمان ـ بهرهای آفرینشگرانه برگیرد. پیش ـ بایست مطلق آن که کسی بتواند برخوردار و آشنای این راز باشد، این است که با خوی و منشی والا و برتر با زندگی برخورد کند! و از آنجاکه انسانهای بسیار بسیار اندکی چنین ویژگی هایی دارند، کیمیاگران، گل ـ صلیبی ها و راز ـ آشنایان دیگر در این پیوند، تنها با به زبان رمز سخن میگفتند یا خاموشی میگزیدند. امروز، ناساز با آن روزگار، ما به پایهای رسیدهایم که چیزها، برای آنکه خوی رفتاری درست را در انسان بیدار سازند، می بایست به گفتگو و بررسی در آیند. و پافشاری ما بر درست کردار بودن انسان نه از روی دینگرایی احساساتی، بلکه روی هم رفته از این روست که خداوند پایه و اساس سرشت آدمی را به گونهای آفریده است که اگر از قوانین خوی و رفتاری نهاده در همهٔ انسانها سر تابد، به گونهای گریزناپذیر، بر خویشتن تیره بختی و ناکامی و نومیدی و تیرگی روحی فرو خواهد آورد. انسانها برخی راستی های کشف شده به کوشش روان شناسان بزرگ را بد فهمیده و کج برداشت کرده اند. و از این بدتر، آن است که آنها، سر درگم از باورهای کج اندیشانه ای که دغل بازان نیمه ناآگاه پراکنده می سازند، به نیروی جنسی خویش چون پدیده ای از همه رو مادی نگریسته و آن را کمابیش تنها برای کامجوییهای شهوتگرایانهٔ ناروا به کار می گیرند. از آنجاکه چنین برداشتی بسیار خطرناک است، در اینجا می کوشیم نگرش آن دسته از جویندگان و به ویژه جوانانی را که از تعبیر خطاآمیز واژه های «خودداری»، آزاد شدن از قبد و بندهای روحانی و جسمانی، و «خود را از بازداشتها رها ساختن، به گمراهی افتاده اند، برانگیخته و به راستی موضوع نزدیک سازیم. ما این کار را انجام خواهیم داد و می دانیم که بی گمان بسیاری از افراد بار دیگر از راز نیروی جنسی در راه کجروی های پست بهره خواهند گرفت. می بایست بی رو در بایستی بگوییم که نیروی جنسی می تواند در راه هدف هایی بسیار بالاتر از این که انسان تنها کسالت برخاسته از تهی مایگی بی پایانش را با تجربه ای شهوانی آرام بخشد، به کار آید. نیروی جنسی، خود، نیروی آفرینندهٔ خدایی است. آن را هم در راه کارهای بهشتی می توان به کار برد و هم در راه کردارهای دوزخی بهره گرفته شود، هم در راه کردارهای دوزخی بهره گرفته شود، کمانه کرده و بهره گیرندهٔ ناروای خویش را سنگدلانه به ژرفای دوزخ خواهد کشید.

شاید در میان جوانان و بزرگسالان بسیاری که گمراه شده اند، باشند کسانی که شاید در آغاز از روی کنجکاوی به این سخنان گوش فرا داده و دل به دریا زده، دست کم برای زمانی از پیش شمرده، حاضر به آزمایش آنها شوند. آنها در حال این آزمایش ها چنان آزموده های ژرفی را تجربه خواهند کرد که دیگر امکان ندارد از راه راستی پا فراتر گذارده و از آن سر پیچند. و بی شک بسیاری نیز خواهند بود و راستی این است که هم اکنون نیز هستند کسانی که این تلاش را از اشتیاق راستین شان به خداوند انجام خواهند داد. چنانچه تنها تنی چند از این راه به مسیر درست رهنمون شوند، نوشتار کنونی به هدفش رسیده است.

برای انجام درست آزمودنی ها و به اندیشه آوردن این که آنها هم رفته چیستند، نخست می بایست با چند چیز آشنایی یافته و آنها را در ذهن خویش بالا و پایین کنیم. این نوشتار، هم چنین بر آن است تا شیوهٔ انجام تمرین هایی را به شما نشان دهد که به آزمون در آمده اند و درستی آنها آشکار شده است. مسیح در انجبل پیشگویی کرده که زمانی خواهد رسید که رازهای راستی (حقیقت) بر فراز بامها به گفت می آیند. نشانه های تکان دهنده ای در دست است که می گویند آن زمان فرا رسیده است. امروز ما به جایی رسیده ایم که راستی های در پیوند با نیروی جنسی می بایست آشکار شوند. این که انسانها از آن چگونه بهره گیرند، به پختگی منش ایشان باز می گردد. هر چه باشد نیروی هسته ای می تواند در راه اهدافی بهتر از ساختن جنگ افزارهایی که آدمی برای نیروی هسته ای می تواند در راه اهدافی بهتر از ساختن جنگ افزارهایی که آدمی برای نابود ساختن خودش (!) طراحی می کند، به کار گرفته شود. به همین شیوه، نیروی نابود ساختن خودش (!) طراحی می کند، به کار گرفته شود. به همین شیوه، نیروی

مار بنیادین آفریننده هم ۳۶ جنسی را هم برای رسیدن به آسمان می توان به کار بست و هم برای فرو افتادن به دورخ، چراگه این نیرو همان لوگوس یا نیروی آفرینندهٔ خدایی است که سرشت خود آدمی نیز هست. هنگامی که انسان این نیروی جادویی و روحانی را به چنگ آورده و بر آن سروری یابد، به خواست خود او بستگی خواهد داشت که جادوگری سپیدگردد یا جادوگری سپیاه!

# بخش چهارم

راست و دروغ نیروی جنسی

در مکاشفات یوحنا (۵:۶) میخوانیم که چگونه لوگوس به سیمای دگرگون شدهٔ برهای با ۷ چشم و ۷ شاخ بر آن می شود که خود را در ماده به نمود در آورد، تا بدان جان بخشیده و آن را مینوی سازد و به سوی خدا بازگرداند:

... و در میان پیران برهای ایستاده بود که چون سر بریده شدگان می نمود (ذبح شده در ماده، در تن؛ روح احساس می کند که با آمدنش به بدن، گویی سر بریده شده است) و ۷ سر و ۷ چشم داشت که ۷ روح خداو ندند که به سراسر جهان فرستاده می شوند.

و بنگر برهٔ خداوند را، که گناه جهان را بر می دارد (۱.۲۹: یوحنا). «برداشتن گناه جهان» برای روح به معنای آن است که بار ویژگی های ماده را به خود پذیرد. ویژگی های ماده برای تن انسان که خودش مادی است، گناه آلود نیستند، اما برای روح چنین اند. این ویژگی ها که همان قوانین ماده اند، در سوی دیگر ویژگی های روحند. در رسالهٔ پولس رسول به غلطیان (۱۸ - ۵:۱۷) می خوانیم:

«زیرا خواهش روح ناهمساز با خواهش تن است و اینها با یکدیگر سر ناسازگار دارند: بنابراین، شما نمی توانید کارهایی را که دلتان می خواهد، انجام دهید. اما اگر از روح هدایت شدید، دیگر گرفتار قانون (قانون تن، ماده) نیستید.»

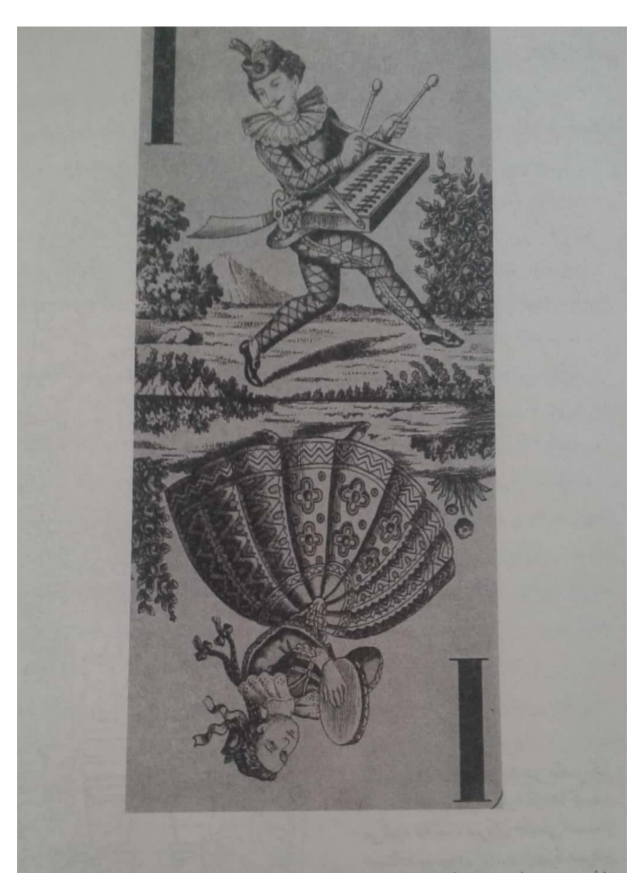
\-Epistle to Galatians

قوانین ماده کشیده شدن، خنک شدن، سفت شدن، سخت شدن، و جامد شدن هستند، حال آنکه قوانین روح آتش، گرما، گسترش بافتن و پرتو افشاندن را در بر می گیرند. بنابراین، برای روح گنه کارانه است که ویژگی های ماده را به جلوه در آورد. به همین شبوه، برای ماده گنه کارانه است که ویژگی های روح را نمودار سازد. ابره خداوند» روح است و اگر خود را در ماده به نمود در آورد، می بایست خود را زیردست قوانین ماده ساخته و ویژگی های ماده را پذیرا شود که این خود، برای بره گناه به شمار می آید. تنها از این راه است که لوگوس می تواند ماده را روحانی ساخته و آن را به سوی خداوند بازگر داند.

لوگوس، اصل آفریننده یا «برهٔ خداوند» در بخش دیگری از انجیل دربارهٔ خودش می گوید: «منم راه، هستی، و زندگی؛ هیچ انسانی نمی تواند سوی پروردگار ا آید، مگر از راه سن (يوحنا:ع:۱۴). بنابراين، زندگي اي كه به زبان خود لوگوس، «منام» است، همان راهي است که ما را به پروردگارمان میرساند. بدین منظور، زندگی نخست خود را در ماده به نمود کشید و سپس ماده را به چهرهٔ پوستهٔ مناسبی که همان پیکر آدمی است، شکل داد و درون این بدن اندامهایی ساخت که می توانستند به بدنهای دیگری زاد ببخشند. جریان ایزدی زندگی به گونهای ناگسسته درون این بدنها جریان داشته و پیوسته در حال چهره بخشیدن به پوسته های بیشتری است که با مقاومت شان، پیوسته بیشتر و بیشتر می توانند نوسانات روح را به آشکار در آورده و در خویش پذیرا شوند. و در حالی که پوستهٔ مادی جاندار اما هنوز ناآگاه آدمی زندگی سایه وارش را دنبال می کند، خود او به دلیل ذهن ناآگاهش، توسط زندگی ـ که در چهرهٔ مادیت یافته اش همان نیدوی جنسی است ـ به پیچ و تاب، یا بهتر بگوییم، شکنجه در می آید تا شاید که آگاهی اش بیدارگردد. در درون شخص و بخش هنوز ناآگاه هستی مادی او لوگوس، یا «خویشتن» بالاتر انسان ابتدایی، پیوسته از راه نیروی جنسی به آدمی فشار می آورد که در خودش، در پیکر مادی اش، هشیار گردد و به شناخت سرشت ژرف ترین بخش هستی اش، همانا خداوند، روی آورد و به سخنی، به خود - آگاهی رسد. تا زمانی که انسان ناآگاه است،



نگاره ای از خداوند در مکزیک باستان: در پایین نگاره اژدها دیده می شود که نماد نیروی جنسی است و ایستاده بر روی آن، به چهرهٔ مردی بسر می خوریم که نماد جلوه های بسر می خوریم که نماد جلوه های انسان است. برتر از همهٔ این ها، نماد خود آگاهی فروزان غیر مادی و روحانی محض خداوند به انگار در روحانی محض خداوند به انگار در آمده است.



نخستین و پایین ترین کارت تاروت انسانی را نشان می دهد که هنوز در روحش «مرده» و ناآگاه است و زندگیای از همه رو مادی را می گذراند. آنها در آغاز هنوز انسانهایی جدا از هم «مرد» و «زن» - بوده و همه چیزها را از دیدگاه جنسی می نگرند. آنها عروسک های کوچک و «آدمک»هایی هستند که بنا بر خواهش نقش های زمینی شان، در کف دستان «خویشتن» (Ego) بدون جنسیت شان، این سو و آن سو چرخیده و پایکویی می کنند.

خدای درونش را چون خواهش جنسی تجربه می کند. اما، هشیار و اگاه که شد، خداوند را در پایهٔ خویشتن خودش، هستی راستین خودش یا «من هستم!» درگ می کند؛ چرا که برای آدمی خداوند همان حالت خودآگاهی مطلق است.

از این راه زندگی ـ یا هستی ازلی یا خدا ـ به خودش کمک می کند تا در ماده یا بدن آگاه تر و آگاه تر گردد: تا زمانی که بزرگترین معجزه به بار نشیند و یک و تنها یک خود آگاهی ایزدی قوانین ناهمساز و مینوی را در بر گرفته و ماده را روحانی سازد تا بدین گونه، اصل آفریننده یا لوگوس، همان «برهٔ خداوند» که با زاده شدنش در ماده شرد، سرانجام پس از برگذراندن دورانهای درازی از راه بالندگی بار دیگر در این بدن روحانیت یافتهٔ آدمی از خواب مرگ برخیزد و بار دیگر خودش، همانا خدا، شود. بدین سان، بره و همسرش، لوگوس و آگاهی پیکر مادی انسان، یکی شده و ازدواج رازآمیز آسمانی انجام می گیرد!

کج فهمی نوشتارهای دینی و آموزشهای نادرست کشیشان انسان باختری را بدان رهنمون شده است که فرزندآوری آدمیان در درازای نسلها را که بدون آن زندگی باز می ایستد، و نیز حس لذت بخش همراه با آن را به «شیطان» پیوند دهد. او اجازه داده است که ایدهٔ «گناه نخستین» در ذهنش جایگیر گردد و راستی این است که حتا همین امروز هم اندام های مادی بایستهٔ فرزندآوری را گناه آلود و شرم آور به شمار آورد. از سوی دیگر، چه به گونه ای پاک و ایزدی، ستودنی است باور برخی انسانهای آسیایی باستانی و امروزی ای که اندام جنسی مردانه یا لینگام ارا مقدس شمرده و از آنجا که هدف این اندام به نمود در آوردن و فزونی بخشیدن به زندگی متعالی، هستی ازلی با خداوند، از راه ماده پیکر آدمی است، آن را در پایهٔ نماد بیرونی و مادی نیروی خداوند بزرگ می دارند. تا اندازه ای ساده لوحانه است که بینداریم ستایش لینگام خاوریان، تنها ستایش اندام مادی مردانه است. آیا باختریان هنوز باور دارند که باستانیان و خاوریانی که به فرهنگی چنان بالا دست یافته اند، چنان تهی مغز بوده و هستند که اندام ویژه ای آدمی را را بدن را ستایش کنند؟ خاوریان نه امروز و نه هیچ زمان دیگری ماده یا تن آدمی را

بدین گونه پرستش نکرده، بلکه پروردگار به نمود در آمده از راه شکل مادی را درنگر بدین مول پر اس این در انش دینی آنها، و این که آنها چیزهای مادی را به گونهٔ مطلق پست داشته اند. سواپای فرزانش دینی آنها، و این که آنها چیزهای وبي بها شمرده اند، گواه روشن اين ذهنيت والايش بافتهٔ آنهاست. به همين شيوه، و بی به مسود ای که در نگاره های شریف نشان دهندهٔ رفتارهای جنسی آذین بخش برستش کده های خدای خورشید در گنارک '، بوبنشور ' و دیگر معابد هندی چیزی جز پرسس نگاره های ناپسند شهوانی نمی بیند، سخت در اشتباه است. نگارگران الهام یافتهٔ مندی ای که این کارهای هنری باشکوه و نفس گیر را نقش کردند، کردار جنسی را نه کاری شرم آور، بلکه تقلیدی از حالت نخستین خداوند، و انگارهای از زندگی می شمردند که در آن دو قطب در یکدیگر می آرامند تا از میان آنها زندگی ای تازه و باز ـ پیداییای (تناسخی) تازه بتواند انجامپذیر گردد. آنها کنش جنسی را خود الههای می شمردند که خود را از راه ماده به نمود در آورده و به چهرهٔ دو نیمهٔ از هم جدا شده، و دو جنسی می نماید که از راه این کنش بار دیگر به هم می رسند تا زندگی مادی زمینی را پیوستگی بخشند، باشد که هدف بزرگ - هدف روحانی ساختن ماده؛ رسیدن به خود - آگاهی در ماده و تجربهٔ باز برخاستن آگاهی انسان به سوی خدا - دست یافتنی و به راستی در آمده گردد.

این یک راز است کم نزاد سفید چگونه به این باور رسید که کنش جنسی زندگی بخش به ما و فرزندان مان را کاری شرم آور و پوشیدنی به شمار آورد؟ اگر این کنش چیزی است که می باید از انجامش شرم کرد، پس چراکسانی که چنین باورهایی دارند، خودشان پیوسته آن را انجام می دهند؟ و بدین گونه، چرا خداوند جهان را چنان آفرید که برای پایدار ماندن نسل موجودات زنده انجام چنین کار به اصطلاح زشتی بایستگی بی چون و چرا داشته باشد؟

چه ناهمگونی بزرگی است میان باورهای خاوریان و باختریان! در یک سو به لینگام چون نماد نیروهای زندگی نگریسته و خداوند فرزند آفرین آن را می ستایند؛ و در سوی دیگر، اندامهای جنسی تندیسهای یکپارچه و دیرین خدایان رومیی و یـونانی را از

حای کنده و بخش های آسیب دیدهٔ بدن آنها را با برگ مو یا انجیر می پوشانند (گویی م خواهند نگرش بیشتری را به سویشان کشانند!). انسانهایی که چنین میکنند، سماری و مشکل جنسی خود را آشکار میسازند. آنها به جای آنکه کنش جنسی را جون نمود تعالى يافتهٔ خواهش يكي شدن و مهر ورزيدن وكرداري زندگي بخش و درهم چشمی با خداوند به شمار آورند ـ کنشی که به آدمی شادمانی و خرسندیای راستین می بخشد - آن را نهایت پستی و رفتاری می شمر دند که تنها برای کامجویی های حسی ناپاک و هرزه به کار می آید و با عشق و خوشبختی راستین هیچ کاری ندارد! اگر ار، انسانها به گونهٔ دیگری آموزش دیده بودند، دیگر برهانی نمی یافتند که اندامهای جنسی را شرم آور شمرده و روی آنها را بپوشانند. این اندیشهٔ ابتدایی خود ایشان است که بر اندامهای جنسی آنان سایهٔ شرم آور بودن می اندازد. آنها خداوند را به درون نایاکی خودشان می کشند. امّا، خطانه در نیروی زندگی بخش خدایی و کنش جنسی، ملکه در دیدگاه و برخورد آن دسته از افرادی نهفته است که راستی ها را به گونهای به واستى شرم آور، كرسيما مى سازند. جاى شگفتى نيست كه مى بينيم آونگ زمانه از عفیف نمایی افراط کارانه به سویی دیگر کشیده شده است و در پی آن امروزه به بسیاری از بیماران جنسی بر می خوریم که از یک سو به مسئله جنسی چنان ارزش گزافهای می دهند که برای هر پریشانی ذهنی انگیزهای جنسی را جستجو میکنند و از سوی دیگر، با روی آوردن به کردار جنسی آزاد و بی بندوبار در هر موقعیتی که یافت شود، نیروی جنسی را خوار میسازند. گویی همایش جنسی چون سیگاری است که مي بايست كشيده و دور انداخته و فراموش شود! اين افراد نمي دانند كه نيروي جنسي نمود خود آدمی است و بدون خود را تسلیم کردنی آگاهانه یا ناآگاهانه هیچ کردار جنسی ای انجام پذیر نیست. جفت پیوند جنسی، چه مرد باشد و چه زن، یک چیز نیست که آن را به کار برده و سپس دور اندازند، بلکه موجودی زنده است که روحی انسانی نیز دارد. این حتا در پیوند با روسپیان نیز درست است! این گمراهان می کوشند تانیاز خود به خوشبختی و پایداری ذهنی را باکنش جنسی از همه رو برآورده سازند. آنها جویای مهرند، نه جویای کامجویی از همه رو جسمانی.

اشتباه خطرناكي است كه عشق دركنش بيروح جنسي جسته شود وكنش جنسي

جای مهر ورزیدن را بگیرد. امروزه برای بیشتر زنانی که هرگز از شوهران امرده، بی علاقه و کسل کنندهٔ خویش کو چکترین ابراز مهری ندیده اند به اندازهٔ کافی طبیعی شده است که باور کنند نشانه های نرم خویی که مردانشان هنگام گرایش به آنها در درازای زمان کوتاه برانگیخنگی جنسی شان از خود نشان می دهند، به راستی مهر راستین است و بنابراین، خواستار آن شوند که با شوهرانشان چندان که می توانند، پیوند جنسی داشته باشند. این امر از آن سرچشمه نمیگیرد که آنها از دل و جان خواهان چنان پیوندی هستند، بلکه از این روست که آنان خواهان «ذرهای محبت» هستند چنانچه ایشان از این امر درمانند، و موقعیتی دست دهد ـ که کم و بیش همیشه دست می دهد! ـ آنگاه، آنان می کوشند مهر را از مرد دیگری دریافت کرده و نهایت پیوند جنسی را در پیوند دیگری جستجو کنند. در بیشتر موارد آنها این کار را به راستی از روی کمبودهای جسمانی انجام نمی دهند. بدن انسان بسیار کمتر از آنچه که او می پندارد (!)، نیازمند کامجویی جنسی است. مردان خواهان زنانند تا زنان به آنها نگریسته و ایشان را در پایهٔ بالاترین نمود خداوند، همانا مرد، ارج نهند. اگر مردی این شناسایی را در خانه به دست نیاورد، بی شک به زن دیگری بر خواهد خورد که او را بستاید و پس از آن، چنان خواهد نمود که گویی تنها خواهشمند تن زن بوده است. مرد و زن، هر دو، از دلدادگانشان خواهان «مهر»ند، اما به اشتباه گمان می کنند که این مهر را می توانند از شریک جنسی «دیگری» دریافت دارند. آنها پنهانی، و از آنجاکه همیشه در شور همایش جنسی اند، در حالتی از برانگیختگی جنسی با یکدیگر دیدار میکنند. و پیوند جنسی ادای مهرورزی را در آورده و انسانها را وادار میکند که درست همچون زمانی که مهرورزی راستین انجام می شود، نرمش و هم آغوشی داشته باشند و از راه نمودهای جنسی دردهای یکدیگر را آرام بخشند. در پی چنین آزموده هایی چه می آید؟ نومیدی ها، تلخکامی پس از هوشیاری، تهمت زدن های دوسویه یا احساس تنهایی ای سرد و بیشتر زمانها در مورد زنان، احساس نومیدانهای از ناپاک شدگی و دستخوش بهره کشی شدن. راستی این است که هیچ یک از دو طرف به دیگری مهری راستین ارزانی نداشته، بلکه هر دو در انتظار دریافت آن از دیگری بودهاند و بنابراین، هیچکدام آن را دریافت نکر ده اند. مهر هرگز نمی تو اند با پیوند جنسی تهی و از همه رو

مادي جايگزين گردد! و انسان آرزومند و تشنهٔ مهر است! اين جانهاي بدبخت بي شمار و جوانی که از زمان کو دکی شان هنوز چندان بزرگ نشده اند ـ و از آنجاکه شیوه «متمدن» زندگی امروزی دیگر انسانها را به سوی مهرورزی گرایش نمی دهد، شاید از همان زمان ی دکی کمبود مهر داشته اند ـ خود را سرسپردهٔ ماجراها و گزاف روی های جنسی ساختهاند، چرا که در جستجوی مهرند! همهٔ این پیران و جوانان از جان بیمار، تنها با مهر ـ و نه با آميزش جنسي چانه زدني، يا آرزوي رهايي يافتن از قيد و بندهاي جنسي را داشتن، یا دلگرم ساختن آنان بدین که یک زندگی جنسی فاسد و درهم برهم و بي تشخيص را در پيش گيرند ـ مي توانند شفا پيدا كنند. چه بسيارند شمار افراد پير و جوانی که خواهان رهنمودی هستند که به ایشان بگوید چگونه پس از چنین ب خوردهای روانی نامسئولانهای، می توانند پاکی گمشدهٔ جسمانی و روحانی خود را باز یابند. اگر کسی به آنها کمی درک و مهربانی نشان دهد، شفا یافته و آمادهٔ این که هموندان به در دخور اجتماع گردند، به زندگی خویش باز می گردند. ما هرگز به بیماری برنخوردهایم که به دلیل سفارش شدنش به پاکی دچار «آسیب دیدگی» یا حس «بازداشته شدگی» گردیده باشد. گفتن ندارد که منظور ما از «پاکی» نه تنها یک زندگی عشقى پرهيزكارانه، بلكه هم چنين، زندگى سالمى است كه بر پايه مهر بنا شده باشد. یس از پرداختن به سوی افراطی قضیه - بینش نادرست «آزادی» جنسی بی نگرش و فرا آمده از «بازداشتگی» و «آسیب دیدگی»، بیایید کوشش کنیم آونگ را به میانه آورده و به ایدهٔ معمولی نیروی جنسی بازگردیم.

می بایست نمونهٔ راز ـ آشنایان بزرگ را پی گیریم که نیروی جنسی را نیرویی تیره و زیان بار به شمار نیاورده، بلکه راز آن را دریافته و می دانند که این نیرو تنها دستاویزی است که ما انسانها به کمک آن می توانیم به هدف نهایی که همان خداوند است، دست باییم. در اینجا بار دیگر خرد بی پایان جاری در همهٔ آفرینش هویدا می گردد. درست همان گونه که تا نادان نباشیم، به دانایی نمی رسیم، تنها نیروی جنسی است که ما را از خودش رهایی می بخشد. نیروی جنسی ما را از خود خواهش های جنسیای که بارها و خودش رهایی می بخشد. نیروی جنسی ما را از خود خواهش های جنسیای که بارها و

بارها سر برآورده و ما را از میرایی و مرگ به سوی رستگاری و باز برخیزی و «زندگی»

رهنمون میشوند، رهایی میبخشد. مون می سوند، رسین ق. کیمیاگران سده های میانه و گل -صلیبی ها این فرآیند بالندگی را بسیار هوشمندانه به دیمیا دران سده سای ایران سنگ فلاسفه را با نهادن درخت زندگی در ظرف شستشویی نمودار کشیده اند: فرزانه سنگ فلاسفه را با نهادن درخت زندگی در ظرف شستشویی مور رسید در سیده است، درست می کند. این آمیزه پیوسته با آتش اژدها -همان که از اکسیر زندگی پر شده است، درست می کند. نیروی جنسی -گرم می شود تا درخت به شکوفایی نشیند.

رن . ی در نیروی جنسی بیزار نبوده و آن را نیرویی منفی که انسان را تا حد بک جانور کاستی می دهد، به شمار نیاوریم و آن را به چنین نیرویی نیز تبدیل نکنیم. پک جانور کاستی بیایید به نیروی جنسی در پایهٔ کلیدی بنگریم که دروازهٔ میان روح و جهان ماده، از بالا به پایین، - همچنین، از پایین به بالا - را برای مان باز می کند. بنابراین، بیایید آن را چون انگیزشگری خدایی به شمار آوریم که به ما توانایی افزایش نسل و تکثیر زندگی در بدنها از بالا به پایین را می دهد و از سوی دیگر، انسان را از ددخویی خود به زیوندهای روحانی دگردیسی بخشیده و او را یاری می دهد تا بر مرگ پیروزی یابد. می بایست سپاسگزار باشیم که نیروی جنسی درست به کار رفته، در هر دو راستا، به ما چنین خوشبختی ای می بخشد. این نیرو در راستای پایین کوتاه و زودگذر بوده، اما در

راستای بالا به ما نیکبختی و سرور ابدی ارزانی می دارد.

بیایید آتش آن را برای شکوفایی بخشیدن به درخت زندگی مان به کار گیریم و به یاد داشته باشیم که انسان بدوی هنوز در پایین ترین ردهٔ آگاهی خویش به سر می برد. او با خودپرستی جانور خویانهاش، از همه رو گرفتار و جدا افتاده، تنها با خودش زندگی می کند؛ دلش هنوز مرده است و از مفهوم عشق هیچ بویی نبرده است. نیروی جنسی، این آتش جسمانی، خود به تنهایی می تواند دل مردهٔ چنین انسانی را برای نخستین بار گرم سازد. و حتا اگر در گرماگرم زمان جادویی و کوتاه برانگیختگی جنسی، برای دمی هم که شده، جرقهای از مهر را تجربه کرده و به نمایش در آورد، همین خودش نخستین سوسوی مهر خدایی خواهد بود. او نخست از راه پیوند جنسی است که با شادمانی به دست آینده از راه بخشیدن آشنا می شود. و با آن که مهر در حال سر برآوردنش هنوز چیزی بیش از خواهشی حیوانی و هوایی نفسانی نیست، باز هم تب و تاب و

رانگیختگی او ـ حتا اگر از همه رو ناخودآگاه و زودگذر باشد ـ کششی است به سوی کی شدن، به سوی عشق! حتا اگر در آغاز او این کشش به سوی مهر را تنها در بدن خودش احساس کند و تنها در پی کامیابی جسمانی خویش باشد، همین نیز نخستین برتوی یکی شدن روحانی او با «خود» بزرگی است که انسان به گونهٔ ناخودآگاه در حستجوی آن بوده و پس از گذراندن دوره های دیرپایی از بالندگی که شاید هزاران سال به درازا انجامد، سرانجام آن را خواهد یافت، چرا که سرنوشت اوست که آن را بیابد. نیروی جنسی در ما ناآسودگی درونیای پدید می آورد که هرگز به ما اجازه نمی دهد در حا بایستیم. این نیرو پیوسته به ما مهمیز زده و ما را پیش می راند که پس از سرگردانی های بسیار، سرانجام، راه درونی را بیابیم. خودآگاهی ما در دمی دور از حشمداشت، میان انگیزه های حیوانی و تاریکای ناآگاهی ـ درست همانگونه که «نو زاد مقدس (مسیح) در آخوری میان حیوانات، و در «شب تاریک» دیده به جهان گشود ـ در جهان زاده می شود. و آدمی راهی راه بزرگ می گردد و بر آن می شود تا از نخستین دمدمهٔ بیداری آگاهی اش در «خود»، راه رسیدن به هدف، همانا آگاهی جهانی برین را در پیش گیرد. و در حالی که او در این راه دراز اندک اندک در خودش آگاه تر و آگاه تر می گردد، توانایی آن که نیروی آفرینندهٔ جنسی را در همهٔ نمودهایش هدایت کرده و آن را در راستای ارادهاش به کار گیرد، پیوسته در او شکوفایی بیشتر و بیشتری پیدا می کند. چنانچه روزی به بالاترین رده، به سرچشمهٔ نیروی ایزدی رسد، خواهد توانست چهره های پایین تر نمود نیروی آفریننده خدایی را به چهره های بالاتر آن دگرگونی بخشیده و به کمک آنها، چهره های پایین تر نیرو را سازمان دهی و هدایت کند و همهٔ این نیروها را از راه مراکز عصبی وابسته به آنها به نمود در آورد. بیایید تلاش کنیم این نیروی خدایی را شناخته و برای بالا رفتن از نردبان یعقوب از آن یاری گیریم تا از این راه به نیروی جنسی یاری رسانیم تا خود را به نوسانات بالاتر، به نیروی روحانی، دگرگونی بخشیده و راه برد. هر جا آگاهی ای هست، نیروی آفریننده نیز سرگرم کار است.

## بخش پنجم

### نر دبان يعقوب

کسانی که با خواست چشم پوشی از نیروی جنسی به راه یوگا پای نهاده و ناگهان می خواهند زندگی ای پرهیزکارانه را در پیش گیرند، نشان می دهند که نه تنها از خاستگاه خدایی این نیرو، بلکه از خود آن نیز ناآگاهند! چگونه انسان می تواند بی آنکه خود را نخست از همه رو با چیزی آشنایی داده و با آن همنوایی یافته باشد، با چشم پوشی و نفی آن چیز، بر آن چیرگی به دست آورد؟

تا زمانی که انسان شیرینی احتمالی آمیزش جنسی را حدس زده، اما آن را نچشیده است، نمی تواند، و نباید، از زندگی جنسی اش کناره گیری کند. وگرنه زندگی اش با باور این که از چیزی دور مانده یا چیزی را از دست داده است، سپری خواهد شد. و این بینش، هر اندازه هم که نادرست باشد، باز هم بارها و بارها او را به سوی تجربههای جنسی فریفته خواهد ساخت. تنها کسی می تواند به خدا رسد که یا در این زندگی یا در زندگی پیشین اش به ژرفی با خواهش های جنسی آشنا شده و همهٔ جنبههای آن را پُراپُر زندگی پیشین اش به ژرفی با خواهش های جنسی آشنا شده و همهٔ جنبههای آن را پُراپُر درسترس او دور خواهد بود. نیروی جنسی حمل کننده زندگی، و نمودی از خداست، دسترس او دور خواهد بود. نیروی جنسی حمل کننده زندگی، و نمودی از خداست، حنا اگر به چهرهٔ مادی و در پایین ترین رده باشد! اگر هدف ما رسیدن به خداست، می بایست بالاروی مان از نردبان یعقوب را از پایین ترین پله آغاز کنیم (سفر پیدایش: ۱۲:۲۱). از هیچیک از پلهها نمی توان چشم پوشی کرد. انسان چگونه می تواند

با چشم پوشی از پلهای و بی آنکه به خوبی با آن آشنا شده باشد، بر پلهٔ بالاترگام نهد؟ چنانچه بخواهم نبروی جنسی ام را - بی آنکه که پیش تر شناخته باشم - از ریشه برکنم، بدین گونه، این نیرو با همهٔ توان خودم در برابرم خواهد ایستاد، چراکه من خود همین نیرو هستم، هر چند که این را نمی دانم! درست از همین رو، توان این نیرو درست با توان من برابر است! به هیچ شیوهای نمی توانم آن را نابود کنم، چرا که این کار به معنای نابود ساختن خودم است! ما نمی توانیم نیروی جنسی را نابود کنیم؛ تنها

مى توانيم به أن چهرهٔ ديگرى ببخشيم. ما تنها مى توانيم خود أن باشيم! می بایست وارد آزموده ها شده و خود را چنان ژرف با نیروی جنسی و افت و خیزهای آن آشنایی دهم که دیگر هیچ چهرهای از این نیرو بر من پوشیده نماند. شاید چنان باشد که کسی پیشاپیش این تجربه را به دست آورده و با آن به زندگی کنونی اش پای گذاشته باشد. با بررسی زندگی انسانهایی که از بالیدگی روحانی بالاتری برخوردار بوده اند، می توانیم ببینیم که حتا آنها نیز زندگی انسانی خود را در رده ای پایین تر، هنگام بلوغ، باگرایش به زمینه های جنسی آغاز کرده امّا، پس از زمانی بسیار کو تاه، از حالت بلوغ به پختگی و برنایی رسیدهاند؛ در حالی که انسان ابتدایی برای چنین بالندگی ای شاید به میلیونها سال زمان نیاز داشته باشد. میلیونها سال می انجامد تا زیوندگان تک سلولی گامه های بالندگی از زندگی خودشان به زندگی خزندگان و پرندگان و پستانداران را از سرگذرانده و به زندگی انسانی ای که امروزه می شناسیم رسند. و این در حالی است که جنین انسان همهٔ این مراحل بالندگی را از زمان تخمک گیری تا زاده شدن در یک دورهٔ فشردهٔ ۹ ماهه سپری میکند. بنابراین، انسانی که به ردهٔ بالاتری دست یافته، می تواند همهٔ گامه های بالندگی یافتن نمودهای جنسی اش را ـ از زمان کو تاه بلوغ گرفته تاکشش نهادین تخلیه ساختن نیروی جنسی انباشته شدهاش در هنگام جوانی، و سپس رسیدن به حس برتر وابستگی بر پایهٔ عشق در دوران پختگی و میانسالی ـ در زندگی اش به نمود در آورد. بی شک این روند با نگرش به گوناگونی بی شمار رده های بالندگی انسانها گوناگونی بسیاری خواهد داشت.

بنابراین، کسی که در زندگی های پیشین یا کنونی اش نیروی جنسی را پُراپُر آزموده است، خود را از بند آن رهایی داده، بر آن چیرگی به دست می آورد و از آن چون

نبرویی آفریننده بهره می گیرد. از سوی دیگر، چنانچه کسی نیروی جنسی را نشناخته و نه اند با در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه، آن را نگاهداری کرده و دگرگون چهره سازد و بخواهد جلوی آن را بگیرد، این نیروی بنیادین به ناخودآگاه او فشار آورده و خود را به شیوه ای کجروانه به نمود در می آورد و با زیرکی ای باور نکردنی، انسان را گرفتار هزار و یک درد و بیماری و دشواری و پریشانی جسمی و ذهنی میسازد. بیشتر زمانها دانسته نمی شود که این نابسامانی ها از بهر نیروهای جنسی باز داشته شده و سرکوب گردیده روی داده اند. به ویژه خطرناک است که جفتی ازدواج کرده، یاگاه حتا یکی از آنها، ناگهان بر آن شود که زندگی ای خوددارانه را در پیش گیرد. به راستی جای شک دارد که انسان حتا خواستار چنین کاری نیز گردد. پیشنهاد می شود که شخص، سش از هر چیز، نخست بسیار بی پیرایه از خودش بپرسد که چرا ناگهان احساس م کند دلش می خواهد زندگی ای خویشتن دارانه را در پیش گیرد. بیشتر زمانها آشکار مے شود که انگیزهٔ راستین فرد نه خواهش پرشور رسیدن به خدا، بلکه آرزوی برآورده نشدهٔ بهره مند گردیدن از درک و محبت، و روی هم رفته، گنجایش نداشتن برای زندگی ـ و ریشه برگرفته از همهٔ این ها، خواهش های به نومیدی تبدیل شدهٔ جنسی خود او ـ بوده است. بسیاری از مردم چندان که باید با خود رو راست نیستند و حاضر نمی شوند دلیل راستین خواهش پرهیزکاری خود را بپذیرند. آنها این خواهش را به ناخودآگاه خود پس زده و میگویند که می خواهند برای رسیدن به خدا، «از همه چیز» چشم پوشند. این افراد از خداوند چگونه بینشی دارند که میخواهند «همه چیز» را برای رسیدن به او کنار زنند؟ آیا بدینگونه، معنای خواستهٔ آنها این نیست که مسئله جنسی برای آنان «همه چیز» است؟ چنین می نماید که این موضوع درست باشد، چراکه بیشتر زمانها مسئله به همین جا بازمی گردد. اگر آنها به راستی می خواهند از «همه چیز» چشم پوشند، اگر راست می گویند، باشد که به زندگی در یک غار روی آورند. اما، باز هم تنها در پندار خود حاضر به چنین کاری می شوند. یا شاید هم در غاری که حمام و شوفاژ داشته باشد!

بنابراین، بیایید هشیار باشیم! تا زمانی که کسی به خویشتن داری چون «چشم پوشی از همه چیز» و خود را «از همه رو فدا ساختن» می نگرد، درست به همین دلیل است که

با چشم پوشی از پلهای و بی آنکه به خوبی با آن آشنا شده باشد، بر پلهٔ بالاترگام نهد؟ چنانچه بخواهم نیروی جنسی ام را - بی آنکه که پیش تر شناخته باشم - از ریشه برکنم، بدین گونه، این نیرو با همهٔ توان خودم در برابرم خواهد ایستاد، چراکه من خود همین نیرو هستم، هر چند که این را نمی دانم! درست از همین رو، توان این نیرو درست با توان من برابر است! به هیچ شیوهای نمی توانم آن را نابود کنم، چرا که این کار به معنای نابود ساختن خودم است! ما نمی توانیم نیروی جنسی را نابود کنیم؛ تنها مى توانيم به أن چهرهٔ ديگرى ببخشيم. ما تنها مى توانيم خود أن باشيم!

می بایست وارد آزموده ها شده و خود را چنان ژرف با نیروی جنسی و افت و خیزهای آن آشنایی دهم که دیگر هیچ چهرهای از این نیرو بر من پوشیده نماند. شاید چنان باشد که کسی پیشاپیش این تجربه را به دست آورده و با آن به زندگی کنونی اش پای گذاشته باشد. با بررسی زندگی انسانهایی که از بالیدگی روحانی بالاتری برخوردار بودهاند، می توانیم ببینیم که حتا آنها نیز زندگی انسانی خود را در ردهای پایین تر، هنگام بلوغ، باگرایش به زمینه های جنسی آغاز کرده امّا، پس از زمانی بسیار کو تاه، از حالت بلوغ به پختگی و برنایی رسیده اند؛ در حالی که انسان ابتدایی برای چنین بالندگی ای شاید به میلیونها سال زمان نیاز داشته باشد. میلیونها سال می انجامد تا زیوندگان تک سلولی گامه های بالندگی از زندگی خودشان به زندگی خزندگان و پرندگان و پستانداران را از سرگذرانده و به زندگی انسانیای که امروزه می شناسیم رسند. و این در حالی است که جنین انسان همهٔ این مراحل بالندگی را از زمان تخمک گیری تا زاده شدن در یک دورهٔ فشردهٔ ۹ ماهه سپری میکند. بنابراین، انسانی که به ردهٔ بالاتری دست یافته، مي تواند همهٔ گامه هاي بالندگي يافتن نمودهاي جنسي اش را ـ از زمان كو تاه بلوغ گرفته تاکشش نهادین تخلیه ساختن نیروی جنسی انباشته شدهاش در هنگام جوانی، و سپس رسیدن به حس برتر وابستگی بر پایهٔ عشق در دوران پختگی و میانسالی ـ در زندگی اش به نمود در آورد. بی شک این روند با نگرش به گوناگونی بی شمار رده های بالندگی انسانها گوناگونی بسیاری خواهد داشت.

بنابراین، کسی که در زندگی های پیشین یا کنونی اش نیروی جنسی را پُراپُر آزموده است، خود را از بند آن رهایی داده، بر آن چیرگی به دست می آورد و از آن چون

نیرویی آفریننده بهره میگیرد. از سوی دیگر، چنانچه کسی نیروی جنسی را نشناخته و نتواند با در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه، آن را نگاهداری کرده و دگرگون چهره سازد و بخواهد جلوی آن را بگیرد، این نیروی بنیادین به ناخوداگاه او فشار آورده و خود را به شیوهای کجروانه به نمود در می آورد و با زیرگیای باور نگردنی، انسان را گرفتار هزار و یک درد و بیماری و دشواری و پریشانی جسمی و ذهنی میسازد. بیشتر زمانها دانسته نمی شود که این نابسامانی ها از بهر نیروهای جنسی باز داشته شده و سرکوب گردیده روی داده اند. به ویژه خطرناک است که جفتی ازدواج کرده، یاگاه حتا یکی از آنها، ناگهان بر آن شود که زندگیای خوددارانه را در پیش گیرد. به راستی جای شک دارد که انسان حتا خواستار چنین کاری نیز گردد. پیشنهاد می شود که شخص، پیش از هر چیز، نخست بسیار بی پیرایه از خودش بپرسد که چرا ناگهان احساس می کند دلش می خواهد زندگی ای خویشتن دارانه را در پیش گیرد. بیشتر زمانها آشکار می شود که انگیزهٔ راستین فرد نه خواهش پرشور رسیدن به خدا، بلکه آرزوی برآورده نشدهٔ بهرهمند گردیدن از درک و محبت، و روی هم رفته، گنجایش نداشتن برای زندگی ـ و ریشه برگرفته از همهٔ این ها، خواهشهای به نومیدی تبدیل شدهٔ جنسی خود او ـ بوده است. بسیاری از مردم چندان که باید با خود رو راست نیستند و حاضر نمی شوند دلیل راستین خواهش پرهیزکاری خود را بپذیرند. آنها این خواهش را به ناخودآگاه خود پس زده و می گویند که می خواهند برای رسیدن به خدا، «از همه چیز» چشم یوشند. این افراد از خداوند چگونه بینشی دارند که می خواهند «همه چیز» را برای رسیدن به او کنار زنند؟ آیا بدینگونه، معنای خواستهٔ آنها این نیست که مسئله جنسی برای آنان «همه چیز» است؟ چنین می نماید که این موضوع درست باشد، چراکه بیشتر زمانها مسئله به همین جا بازمی گردد. اگر آنها به راستی می خواهند از «همه چیز» چشم پوشند، اگر راست می گویند، باشد که به زندگی در یک غار روی آورند. اما، باز هم تنها در پندار خود حاضر به چنین کاری می شوند. یا شاید هم در غاری که حمام و شوفاژ داشته باشد!

بنابراین، بیایید هشیار باشیم! تا زمانی که کسی به خویشتن داری چون «چشم پوشی از همه چیز» و خود را «از همه رو فدا ساختن» می نگرد، درست به همین دلیل است که نمی باید از «همه چیز» دست کشد و آرزوی رها کردن همهٔ چیزها را در سر پروراند، بلکه می بایست نخست در پی یافتن آن باشد که «همه چیز» چیست. بهتر است که نخست کوشش کند در پیوند با همسرش سرسپردگی ای والا بر پایهٔ مهر و محبت و همراه با یک زندگی جنسی پاک و سالم و کامیاب را تجربه کند. در این میان، او به هیچ رو نبایست به خود تلقین کند که یک زندگی جنسی سالم چیزی پست یا ناپاکی آور است! اگر چنین کند برخوردش، به روشنی، برخوردی بیمارگونه است. از سوی دیگر، زندگی پرهیزکارانه به هیچ رو نمی بایست از حس ناخود آگاه فرد برای انتقام گیری از همسرش یا خودش (!) سرچشمه گرفته باشد. انتقام جویی به دلیل نومیدی، تلخکامی، با شکست.

کسی که با زندگی جنسی برخوردی سالم دارد، هرگز آن را پست یا ناپاکی آور به شمار نمی آورد. انجیل به ما می گوید که پیوندی نبندیم که سرپیچی از آن به ما احساس گناه ببخشد. این مسائل جنسی نیست که انسان را خوار و ناپاک می سازد، بلکه انسان است که از خود یک جانور می سازد و به جای در پیش گرفتن زندگی ای جنسی بر پایهٔ مهر و با هم بودنی راستین، بدان رنگ موضوعی پست و گمراهی آور و دوزخی را می دهد. او خودش را ناپاک ساخته و هم خودش و هم مسائل جنسی را پست می گرداند.

کسانی که راه یوگا را در پیش گرفته و می خواهند در راه درون پیش روند، مسائل جنسی را چنان کرسیما نمی سازند که آنها را نهایت پستی به شمار آورند. آنها در آمیزش جنسی خویش با همسرانشان در پی برآورده ساختن خواهشهای حیوانی نبوده، بلکه خواهان به نمود در آوردن همایشی بالاتر - همایش روحانی - هستند. این که تن خویش را به جفت خویش ارزانی دارند، آنها را پست یا ناپاک نمی سازد، چراکه این کار ایشان از خواهش ژرف و مینوی محبت و یکی شدن سرچشمه می گیرد. بنابراین، چرا از انسان چشم داشته باشیم که یوگا را درست از همان آغاز، با پرهیزکاری آغاز کند؟ اگر او هنوز توان دگرگون چهره ساختن نیروی جنسی را نداشته باشد، در پیش گرفتن یک شیوهٔ خویشتن دارانه زندگی جنسی تنها می تواند به عصبی شدن، ناسازگاری، پرخاشگری، و حتا گسسته شدن پیوند زناشویی بینجامد، چراکه نیروی جنسی هنوز پرخاشگری، و حتا گسسته شدن پیوند زناشویی بینجامد، چراکه نیروی جنسی هنوز

نتوانسته است برای رسیدن به مراکز بالاتر اعصاب راهی بیابد. جفتهای زن و شوهر بایست بدانند که پیشامد نبوده که آنها را به زناشویی و ازدواج ویژه شان رهنمون شده است. این کارمای آنها بوده که ایشان را به هم آورده است و به درستی که درست همین ييوند و زناشويي آنان است كه به پيشرفت شان تندي مي بخشد. اين كارماي آنان است که آشکار می سازد آنان کی به برنایی و پختگی رسیده و آمادگی آن را پیدا میکنند که دست در دست یکدیگر، با مهری والایش یافته و همدلی دوسویهای که با هم دارند، به زندگی پارسایانه روی آورند. بدین گونه، پیوند زناشویی آنها دیگرنه به معنای باری تاب نیاوردنی، بلکه به معنای نیکبختی و همیاری دوسویه خواهد بود. با این همه، چنانچه این پیوند باری سنگین، و مایهٔ بردگی انسان و سنگی بر سر راه پیشرفت او گردد، هنگامی که زمان کارمایی سپری و بدهی کارمایی باز پرداخته شد، این بار، چون پیراهنی کهنه شده، از انسان فرو خواهد افتاد. مسائل آزار دهنده را هرگز باگریختن نمي توان حل كرد. دشواري ها را با بايد از ميان برد، يا در كنار داشت! همين كه از درون از چنین پیوندهای دردناکی رهایی پیداکردیم، در جهان بیرونی مان نیز دگرگونی روی می دهد و به گونهای بس دور از چشمداشت، در آزادی به رویمان گشوده می گردد. پیوند زناشویی به خودی خود راه یوگا را بند نمی آورد. چه در خاور و چه در باختر، پاکدینان ازدواج کردهٔ بسیاری بودهاند که به بالاترین هدف دست یافتهاند. راما کریشنا که یکی از بزرگترین استادان هندی بود، تا دم مرگ با همسرش «سارادا دوی « زندگی کرد و هر دو آنها یوگیان بزرگی شدند. به همین شیوه، در باختر نیز می توان شمار فراوانی از زنان و مردان پاکدینی را یافت که با آن که همسر گزیده بودند، به بالاترین درجهٔ تقدس و همه ـ آگاهی خدایی دست یافتند: کسانی چون سنت مونیکا، ۲ مادر سن آگوستین، و بسیاری از قدیسّان و گل ـ صلیبی های راز ـ آشنای دیگر.

همین که انسان به پختگی رسید، خواهش جسمانی اش را فرو می افکند. او به جادوی جنسیت پی برده و اینک ژرفای آن را می بیند. این نیرو، در پایین ترین رده اش که همانا انرژی جنسی است، همچنان برای او خوشایند است، اما تنها در پایهٔ یک حلقهٔ

پیوند؛ واسطه ای میان روح و بدن، یا پیشرانه ای کمکی در راه پیشرفت و بالندگی هستی او. اما او دیگر بر این باور نیست که برای رسیدن به خداوند می بایست از «همه چیز» دست شوید و دیگری نیازی نمی بیند که از چیزی «کناره گیری» کرده یا «بگذرد»! همین که توانست آن را به چهرهٔ بالاترش دگرگونی بخشد، آن را به چهره ای بالاتر و بس باارزش تر، نگاهداری می کند. او چیزی را از دست نداده، بلکه همه چیز را به دست باارزش تر، نگاهداری می کند. او چیزی را از دست نداده، بلکه همه چیز را به دست تجربه کرده یا امید دارد که تجربه کند، در رده ای بسیار بالاتر، همیشه و همواره همراه او خواهد ماند. از آنجاکه او نیرویش را مصرف نکرده و نگاه داشته است، این نیرو همچنان در او بر جای می ماند! ما آن را از دست نداده و دیگر آن را نه به چهرهٔ یک کامیابی زودگذر و کوتاه جنسی، بلکه تنها در چهرهٔ بالاتر برکنی ذهنی و روحانی تجربه می کنیم که همواره از آن ماست و هیچگاه از دست رفتنی نیست، چرا که من همانم، یا تو خود، همانی!! یا آنگونه که فرزانش ودانتایی می گوید: «تت توام آسی!» ا

ما دیگر نیروی آفریننده را در بدنمان چون نیروی جنسی و کشش و خواهش جنسیای که بی درنگ پس از برآورده شدن رنگ می بازد، احساس نمی کنیم. اینک آن را بی درنگ همچون خود نیروی آفرینشگر، شادمانیای آفریننده در ردهٔ بالاتری از آگاهی، و حالتی ابدی، پایدار، و همیشه رو به فزونی از هستی خودمان حس می کنیم. دیگر صاحب خوشبختی نیستیم و دیگر خوشبخت نیستم، چرا که خود خوشبختی دیگر صاحب خوشبختی نیستیم و دیگر خوشبختی است، چگونه می تواند احساس خوشبختی نکند؟ مسئله تنها به آگاهی برمی گردد: اگر من هنوز در لوگوس ـ خود زندگی خوشبختی نکند؟ مسئله تنها به آگاهی برمی گردد: اگر من هنوز در لوگوس ـ خود زندگی ـ به آگاهی نرسیده باشم، هستی را به چهرهٔ نیروی جنسی و کشش جنسیای حس می کنم که در بدن خودم کار می کند و می تواند به فرد سومی زندگی ببخشد. اما، چنانچه در ردهٔ بالاتری از آگاهی باشم، لوگوس یا زندگی را درون خویش چون مهر تجربه می کنم که در روانم به سیمای احساسی بالاتر به جلوه در می آید. چنانچه در لوگوس، یا خود زندگی، به آگاهی رسیده باشم، آن را در روحم، یا خویشتن بالاترم،

چون حالتی از خود آگاهی، آنچه خودم هستم، یا «من آنم»!، احساس می کنم.

با این همه، چنانچه خود لوگوس یا زندگی شده باشم، هم زمان، به حسی به گفت در نیامدنی، حسی از شادمانی و خرسندی ژرف، دست یافته م که هرگز کم رنگ نمی شود و هیچگاه نمی تواند بی رنگ شود! ما چیزی راکه از آغاز بیداری و دمدمه های آگاهی در جستجویش بوده ایم، یافته و به تجربهٔ کامیابی و رهایی و بازبرخیزی همه سویه رسیده ایم! خویش - استامی (اعتماد به نفس) سستی ناپذیر و خود آگاهی کپارچه ام من؛ و نه بیم می شناسم و نه هراس و دودلی!

چهرهٔ بیرونی، نام، آزمودگی، و حالت درونی انسان بنا بر ردهٔ آگاهی اش دگرگون می شود. اما، سرشت این نیرو همانی می ماند که همواره به راستی بوده: همانا نیروی آفرینندهٔ خدایی، لوگوس، که زندگی خودمان و خویشتن شخصی ماست؛ چیزی که درون خود ماست و همین که به آگاهی بالیده رسیده ایم، آن را چون خودمان، یا «من هستم»، تجربه می کنیم. هنگامی که من خود زندگی ام، مرگ چه نیرویی می تواند بر من داشته باشد؟ «زندگی» چگونه می تواند بمیرد؟

هنگامی که بتوانیم مراکز خفته و نهفتهٔ مغز و اعصاب خویش را که با جسمانیت خویش در برگیرنده ارتعاشات بالاتر هستند ـ چرا که هر چه درجهٔ آگاهی بالاتر باشد، نوسانات و ارتعاشات پویا در بدن نیز ردهٔ بالاتری پیدا می کنند ـ به جنبش در آوریم، توان آن را نیز خواهیم داشت که نیروی آفریننده را روی نردبان یعقوب به بالاتر یا پایین تر سوی داده و آن را در راه خواسته های خویش به کار گیریم. هر چه نمود یافتگی این نیرو بالاتر باشد، نوسانات و تنش های بیشتر، و نیز نبکبختی بیشتری همراه آن می آید. این تنش های بالاتر آگاهی ما را، در حالاتی پیوسته فرارونده، به خداوند نزدیکتر و نزدیکتر می گردانند. ما خداوند را تنها در قالب «من آنم که هستم» می توانیم تجربه کنیم: همچون پیامبر راز ـ آشنای بزرگ ـ موسی ـ که رو در رو با خداوند سخن تجربه گفت و به آگاهی ما رساند که خداوند «من آنم که هستم» است. دریغا که مردم گفت و به آگاهی ما رساند که خداوند «من آنم که هستم» است. دریغا که مردم نمی توانند دریابند درون مایهٔ سخن او چه بوده است.

بیایید درنگر داشته باشیم که الگوهای ما ـ که در باختر پاک دینان بزرگ، و در خاور،

«ریشی ها» ا ـ آن استادان بزرگ ـ هستند، هرگز چنان تهی مغز نبوده اند که شادکامی های ریسی جنسی را داگر که به راستی شادکامی هایی پایدار و راستین بوده باشند درها و فداکرده و بسی ر از آنها چشم پوشند. آنها به هدف نهایی که آگاهی خدایی است، و با آن، به شادمانی و كاميابي آسماني اي هزار بار بالاتر (!) دست يافته اند. مسئله به سادگي اين است كه آيا ما در پی شادکامی ای بسیار کو تاه هستیم یا در پی خوشبختی ای پاید ار و ابدی؛ چراکه شادکامی های جنسی به گونهای گریزناپذیر دستخوش زمان هستند. ما از پیش می دانیم که به هر حال، چه بخواهیم و چه نخواهیم، این شادمانی ها و نیکبختی ها به سر خواهند آمد و هر چه شدت آنها بیشتر باشد، اندوه از دست دادنشان نیز همان اندازه بیشتر خواهد بود. اما چنانچه، از سوی دیگر، این نیرو را از راه کامجویی های جنسی به مصرف در نیاورده، بلکه در آن به آگاهی رسیم، از آنجاکه خود همان نیرو هستیم، چنانچه بتوانیم به حالتی رسیم که در آن بتوانیم بار دیگر نیروی جنسی باشیم، خوشبختی خود را دیگر از دست نخواهیم داد، چرا که خود آن خوشبختی خواهیم بود. و «خویشتن ما» ابدی است و با از میان رفتن بدنمان ناپدید نمی گردد. «خود» راستین ما خود را در بدنهای ما تنها به چهرهٔ نیروی جنسی بازتابانده و با آن بازگشانده می شود. اما چنانچه ما در آگاهی مان نه با بازتاب و نمود، بلکه با خود چیزی که بازتاب پیداکرده و خود چیزی که نمود مادی یافته ـ همانا هستی راستین خودمان ـ یکی گردیم، در این صورت، به گونهای آگاهانه، زندگی را درون خویش خواهیم داشت و همان خواهیم بود! «خویشتن ما» جاودانه است، بنابراین، شادمانی های آن نیز جاودانه خواهند بود!

کسی که نمی تواند زندگی یا لوگوس را با ذهن آگاهش تجربه کند، چراکه اعصاب او ثاب ارتعاشات بسیار بالای لوگوس را ندارند، کسی که دوران گذرای بالندگی گام به گام را سپری میکند، بایسته است که حتماً یک زندگی جنسی پاک و بر پایهٔ آمیزشی روحانی را در پیش گیرد. زن و مرد از راه آمیزش جنسی می توانند شادمانی و مهر بسیاری به هم ببخشند، گرچه این شادمانی بسیار کو تاه باشد. چنین آمیزشی به هیچ رو

آنان را پست نخواهد کرد و راستی این است که به آنها یاری می دهد تا با یک دیگر ببوندی درونی و پاک پیداکرده و این امر متعالی و گران ارزش را با هم تجربه کنند. طبعت نیز ـ برای آن که نسل های تازهای پدید آید ـ از شوری که آنها برای کامیابی و مهر دارند، بهرهبرداری کرده، با زمزمهٔ خویش ایشان را جادو میکند و به گوششان مي خواند که از راه آميزش جنسي به بالاترين خوشبختي ها خواهند رسيد. چنانچه دو انسان از مهر راستین و گرایش روحانی و درونیای که به هم دارند، به آمیزش جنسی روی آورده و شیرینی آن را پُراپُر چشیده باشند. از این که پس از پایان یافتن دورهٔ شادکامی جنسی هنوز با هماند و به هم مهر می ورزند، آرامش خواهد یافت. اما تا چه زمانی، این یک مسئله دیگر است. چرا که هرگاه آنان خویشتن را به خواهشهای جنسی سپرده و لگام اختیار خویش را از کف افکنند، می بینند که خوشبختی شان، درست در دم کام برگیری جسمانی، همان زمانی که حس میکنند شادمانی موعود «همین اینک» از راه می رسد، ناگهان از دستشان شر می خورد و میگذرد. و مهم تر این که در می پایند این خودفریبی از ایشان توان بسیاری گرفته است. در بیشتر موارد انسانها نه برای همایشی درونی، بلکه برای شادکامی های حسی و کامجویی های جسمانی به آمیزش جنسی روی می آورند. پس از چنین آمیزشی ـ چنان که می توانیم در بسیاری از جفتهای پیر و جوان به نگرش آوریم - آنها میمانند و احساسی از خستگی و تهی شدگی بی پایان. اما طبیعت برای گستراندن زندگی نیاز به فرزندآوری دارد و انسان در تنهایی و بیکسی خویش، محبت و درک را در آمیزش جنسی جستجو می کند. او بارها و بارها به دام طبیعت می افتد تا دریابد چیزی که به راستی جویای آن است، این نیست و آمیزش جنسی نمی تواند چیزی راکه آرزو میکند، در اختیارش گذارد. تنها در این زمان است که او مشاید دست در دست یار زندگی اش منگرش خود را هر چه بیشتر به سوی راه روحانی هدایت خواهد کرد.

انسانهای روشن شده از همهٔ این ها آگاهی یافتهاند. انها تا ژرفای شادکامی های دروغین جنسی را در نوردیده و می دانند که انسان، به شرط آن که نیروی جنسی اش را هدر نداده، بلکه آن را بوای برانگیختن و بیدار ساختن و به جنبش در اوردن مراکز مغز و اعصاب هنوز آرمیده در حالت نهفتهٔ خویش به کار برد، می تواند نهایت شادمانی و

### ۸۶ که انرژی جنسی و یوگا

نیکبختی و سرور راستین را در قالب حالت پایداری از خودآگاهی همواره در آغوش کشیده و خود همین نیکبختی باشد. این نیرو به انسان توانایی آن را می بخشد که در هستی راستین خودش به آگاهی مطلق خداوندی رسیده و در «او» بیدارگردد. همانگونه که قطرات آب دریا، خودشان، دریا هستند، آدمی نیز می تواند در خداوند آرام گیرد، در خداوند آگاهی یابد؛ و خود خداوند باشد. آیا مسیح نگفته است که «آیا در آیین شما نوشته نشده است که شما خدائید؟» (انجیل یوحنا: ۳۴: ۱۰ و زبور: ۱۰۲۶)

## بخش ششم

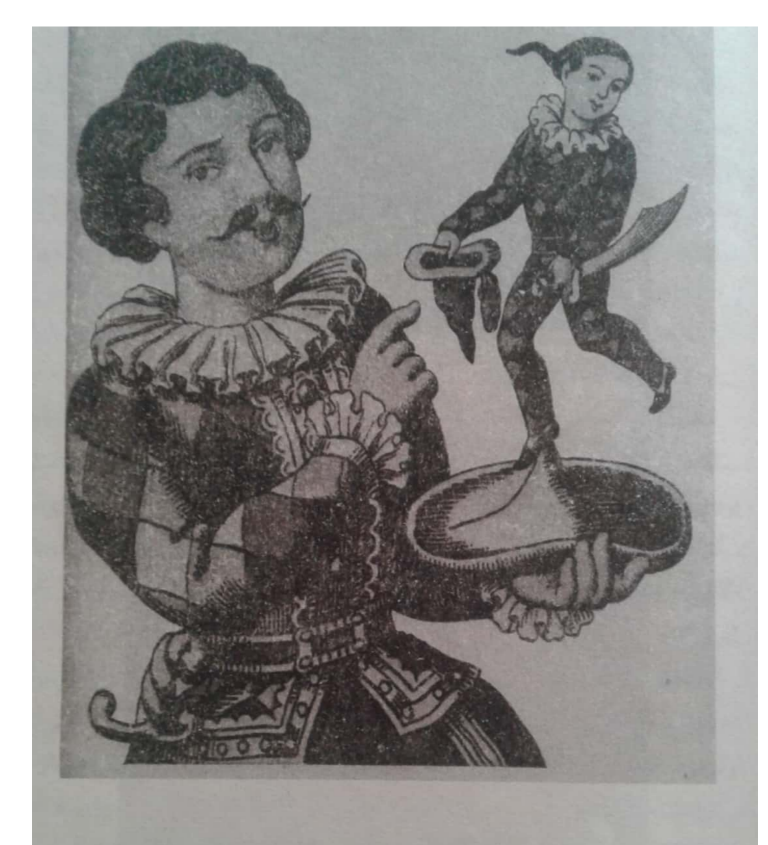
خيانت يهودا

چنانکه در بخش پیشین یادآور شدیم، در پیش گرفتن زندگی خویشتن دارانه تنها به شرطی خردمندانه است که به ما آسیبی نرساند و بتوانیم از آن بهره برگیریم. تنهاکسی که دریچهٔ مراکز عصبی بالاترش گشوده است و بنابراین به نیروی جنسی اش اجازهٔ راه یافتن به مراکز بالاتر را می دهد، می تواند بی آنکه از پی آمدهای ناگوار خویشتن داری به رنج افتد، زندگیای شاد و سالم داشته و از پاداشهای استثنایی و ارزشهای بر آوردناپذیر این شیوهٔ زندگی شادکامی جوید. به درستی که خویشتن داری همان کاری است که او از آن پرهیز می کند. او نیرویش را در قالب روحانی بالاتری به کار می برد که شادکامی ای بس بالاتر از زمانی که این نیرو به گونهٔ جسمانی صرف کامجویی های جنسی می شود، به بار می آورد.

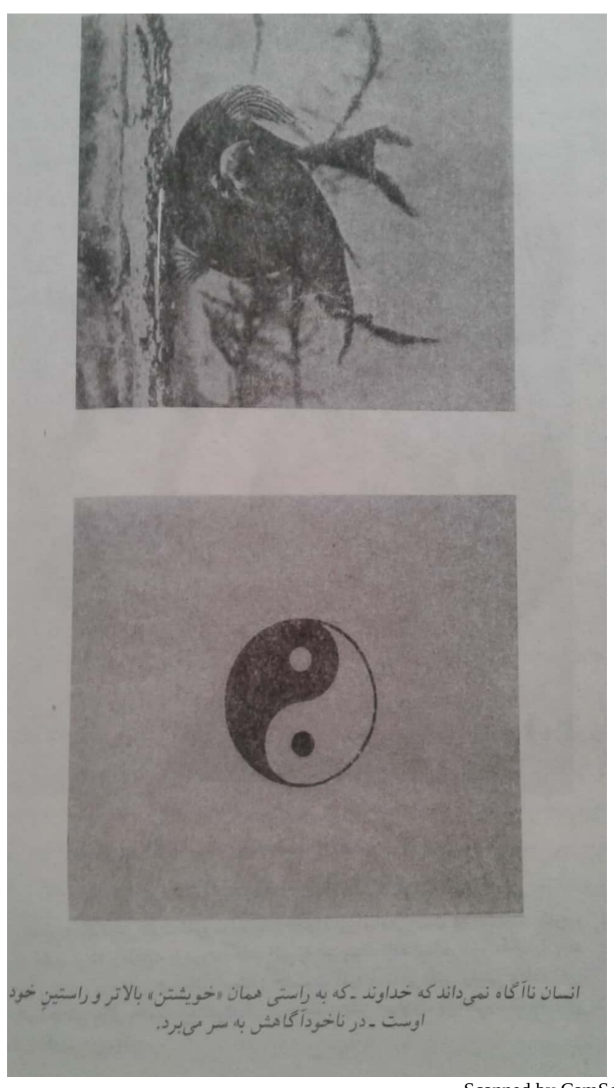
کسی که چنین درجهٔ روحانی بالایی دارد، می تواند شور و شوق جنسی بسیار بالایم را از خود نشان دهد. او ـ و تنها او ـ می تواند ارتعاشات را آزاد گذارد تا نه تنها پیشاپیش در مراکز روحانی به پویش در آمدهاش در قالب ارتعاشات روحانی ای بالاتر، بلکه در مراکز پایین تر، در تنش جسمانی بالایی که به چهرهٔ شور جنسی نمایان می گردد، نیز جلوه پیدا کنند. بنابراین، او می تواند آنها را، به سیمای تنش شهوانی ای بالا، در مراکز پایین ترش نیز به کار گیرد. تنش جنسی یک خروس چیزی نیست که با تنش بالای نره اسبی تربیت شده همبری کند! امّا، انسانی که ردهٔ بالندگی بالایی دارد، با خطر لغزیدن به زندگی ای فاسد نیز روبروست، خطر نهفته در دانش و توانمندی بالا این است که آن را هم در راه درست می توان به کار بست و هم در راه نادرست، کسی که از دانش همه سویه یا پارهای برخوردار است، توان لغزیدن را هم دارد. او به جای آن که نیروی جنسی اش را به چهرهٔ بالاتر نیروی آفرینندهٔ روحانی در آورد، می تواند آن را چون جادوی سیاه به کار گیرد؛ یعنی، نیروهای روحی اش را به نیروی جنسی دگرگون ساخته و آنها را به پایین و به سوی بدن مادی اش گرایش دهد. از این رو، مهم است که مراکز بالاتر گام به گام برانگیخته و بیدار گردند، چرا که بدینگونه، پا به پا و در کنار بالندگی یافتن نیروهای روحی آفرینندهٔ فرد، خوی و منش او نیز بالندگی پیدا کرده و همین امر او را از همهٔ کم روی ها در امان نگاه می دارد.

برخی از راههای یوگا - برای نمونه، یوگاهای کندالبنی یا تانترا - با این بیم همراهند. در این شیوه ها، مراکز بالاتر مغز و اعصاب را از راههایی تند و تیز بیدار می کنند و در این میان، از احتمال پیشرفت طبیعی و گام به گام روحی و ذهنی و جسمانی فرد که کمی تندتر، اما با امنیت بالاتری جریان پیدا می کند، چشم پوشی می شود. از این روست که یک گوروی راستین - آموزگار روحانی ای که راز - آشنایی یافته باشد - همواره با شاگردانش بسیار جدی برخورد می کند. تنها یک دغل باز با این نیروهای بالاتر جادویی و آفریننده و فراگیر و اغواکننده به گونهای نامسئولانه برخورد می کند.

ما فردی را یک «جادوگر سفید» یا «انسانی خدایی» می نامیم که با پیمودن استوار راه بالندگی یوگا، در بالاترین ردهٔ خدایی به آگاهی دست یافته است و با رسیدن به بالاترین پلهٔ نردبان یعتوب، بر سراپای دامنهٔ نیروی آفرینندگیِ نمود یافته چیرگی به دست آورده، اما این نیرو را تنها به گونهٔ بی منیّت و غیرشخصی، چون ابزاری در راه خدا و به آیین، و با نگرش به منش پاک خداوندی به کار در می آورد. او این نیروهای بالاتر را به بدن خویش نیز می فرستد ـ چرا که در این پیکر زندگی می کند ـ اما آگاهی او هرگز از خاستگاه اصلی اش ـ همانا خداوند ـ دست نمی کشد و همواره با خدا بوده و خدا را با نش خاکی اش یکی نمی سازد. او در نهایت آگاهی، همانی می ماند که به راستی هست: در سرشت راستین خودش، زندگی، لوگوس و خود خداوند.



واپسین و بالاترین کارت تاروت نمایندهٔ «خود» بزرگ آدمی است که جنسیت ندارد و دو قطب نرینه و مادینه را درون آگاهی اش به هم پیوند داده است. «او» آدمک را پدید می آورد که زیونده ای جسمانی است و جنسیت دارد و بنا بر نقش زمینی مادی اش، چون عاملی برای به نمود پیدا کردن او، در دست هایش هم چون یک عروسک به رقص و پایکوبی می پردازد.



Scanned by CamScanner

از سوی دیگر، جادوگر سیاهی که از راه جادو و به گونهای مصنوعی به آگاهی بالا کشیده شدهای دست یافته، اما هنوز از همه رو خودمحور است و خوی و منشی نابالیده دارد، درست در سوی ناهمساز یک جادوگر سفید رفتار کرده و از نیروهای خدایی در راه شهوات و چشم داشتهای شخصی و خودخواهانهٔ خویش بهره می گیرد. او آگاهی اش را نه به خداوند، بلکه به بدن خودش گرایش داده و نیروهای خدایی را از مراکز بالاتر روحانی روانهٔ مراکز پایین تر جنسی -مادی می سازد. همین که نبروی روحی - آفرینندهٔ انسان که می بایست از راه مراکز بالاتر مغز و اعصاب در راههای روحانی و آفرینشگرانه به کار گرفته شود، به سوی پایین هدایت گردید و از آن در راه خواسته های شخصی و خودخواهانه و مادی بهره گرفته شد، فرد در پایهٔ یک جادوگر سیاه رفتار کرده است.

ناهمگونی اساسی یک جادوگر «سفید» و یک جادوگر «سیاه» این است که جادوگر سیاه بر نیروهای خدایی فرمان می راند. حال آنکه جادوگر سفید خود را زیردست و فرمانبردار این نیروها میسازد. جادوگر سفید از همه رو بی منیّت شده است و بنابراین، دیگر چون یک فرد رفتار نمی کند. فردیت او دیگر وجود ندارد! به جایش، از آنجا که اگاهی او با آگاهی خداوند یکی شده، این خواست خداوند است که در او و از راه او کاری کند.

جادوگر سیاه، با شیوهٔ زندگی شخصی و خودخواهانهاش، خود را سرسپردهٔ شهوات و کامجویی های جسمانی اش می کند. با این کار، او به خویشتن خدایی اش، لوگوس، خیانت کرده و نیروی خدایم خود را میکشد و بر باد میدهد.او نیز مي توانست با نيروهايش معجزهها انجام دهد، اما با خيانت كردن به آنها، به خود راستیناش ـ خدا ـ سرانجام خود را تباه و نابود خواهد ساخت. جادوگران سیاه همیشه به مرگی دردناک می میرند! انجیل این خیانت را در داستان یهودا باز می نماید.

برای دریافتن درست داستان پهودا می بایست نخست بدانیم که انجیل پر از کنایه هایی است که به راستی های کیهانی و اختربینانه باز می گردند. ما پیشاپیش در تورات ـ برای نمونه، در رؤیای حزقیال که از باارزش ترین گفتارهای این نوشتار است ـ به اشاراتی در پیوند با اختربینی برمی خوریم. حزقیال گیتی را چون پارچهٔ کتانی جهارگوش و پهناوری می بیند که گسترده شده است و در ۲ کنج آن ۲ مجانوره نشیعی دارند: یک شیر، یک گاو، یک فرشتهٔ بال دار و یک عقاب، این ها ۲ گوشه گیهان و نماه ۶ صورت مهم تر دایرهٔ برج ها، همانا برج های شیر (اسد)، گاو (فور)، دلو، و گژدم (عقاب) هستند. همین ۲ صورت دایره برج ها را در انگارهٔ نمادین ۲ حواری مسیح نیز می بابیم و در انگارهٔ مرقس ا به شیر، در انگارهٔ الوقا به گاو، در انگاره مانیو " به دلو، و در انگارهٔ یوحنا به عقاب و در چهرهٔ پایین ترش به یهودا که نماد کژدم است برمی خوریم. پولس نیز در «رسالهٔ نخست به قرنطیان» (۱۵:۲) از تأثیرات پادید آماده از پرتو پیکرهای آسمانی سخن می گوید: «خورشید شکوهی دارد، ماه شکوهی دیگر، و ستارگان شکوهی دیگر، و ستارگان شکوهی دیگر، و ستارگان شکوهی دیگر، و ستارگان شکوهی دیگر، و ستارگان

پرتوها یا ارتعاشات برج کزدم همپای ارتعاشات نیروی آفریننده است که در پردهٔ الاترش، در قالب روحانی عقابی در حال اوجگیری، با پوحنای حواری که سر پر سینهٔ مسیح دارد نموده می شود. یهودا نمودگر پایین ترین چهرهٔ این پرتوها در قالب نیروی جنسی است که با کژدم خود - نابودکننده نموده می شود، مسیح - لوگوس درباره یهودا پیشگویی می کند که: «کسی که با من نان خورد» است، از من روی بر خواهد گردانید»، و «یکی از شما به من خیانت خواهد گرد... او کسی است که تکهای نمان را، پس از خیساندن، به او خواهم داده. نیروی جنسی با حمل کنندهٔ زندگی، یهودایی که خیساندن، به او خواهم داده. نیروی جنسی با حمل کنندهٔ زندگی، یهودایی که نائش را خیس کرد، آن را به پهودای اسخریوطی داده، و پهودا با یک بوسه به او خیانت نائش را خیس کرد، آن را به پهودای اسخریوطی داده، و پهودا با یک بوسه به او خیانت می کند: «مسیح به او گفت، یهودا با پوسهای به تو، فرزند انسان خیانت خواهد کرد» «بوسه» کرداری عاشقانه و همانا کنشی جنسی است. جادوگر سیاهی که پیشاپیش از نیروهای آفرینندهاش - «کسیهٔ پول»اش - پرخوردار است و با این همه، خود را با بدنش نیروهای نیروهای نیروهای روحانی اش را به پایین می فرستد، این نیروها را به یکی می سازد، یعنی نیروهای روحانی اش را به پایین می فرستد، این نیروها را به سیمای نیروی جنسی و در راه و با هدف کامجویی های شهوانی به کارگرفته و مسیحای سیمای نیروی جنسی و در راه و با هدف کامجویی های شهوانی به کارگرفته و مسیحای

خودش - نیروهای آفریننده و جادویی و لوگوس خویش - را تباه می کند و او را تسلیم ردهٔ مادهٔ می سازد. یهودا مسیح را به ۳۰ سکهٔ نقره می فروشد که نماد ۳۰ درجه برج کردم هستند که همان ارتعاشات اندامهای جنسی را دارد و از این رو، نماد اندامهای جنسی و نیروی جنسی شمرده می شود. در همان زمانی که نیروی خدایی لو رفته و به تباهی کشانده شده توسط یهودا روی چلیپا جان می دهد (چلیپا نماد جهان ماده است) بی شک یهودا نیز بایست بمیرد، اما با خودکشی. چنانچه در انجیل آمده، در دم مرگ مسیح روی چلیپا، یهودا نیز خود را حلق آویز کرده و می میرد. با کشتن آفرینندگی، او خودش را هم کشته است، چراکه نیروی آفرینندهٔ خدایی و نیروی جنسی خود لوگوس خودش را هم کشته است، چراکه نیروی آفرینندهٔ خدایی و نیروی جنسی خود لوگوس بی بندوبار - با تندروی ها و کجروی های جنسی و کامجویی های بیش از اندازه - به نیروی آفرینندهٔ خودش خیانت کند، جنسیتاش نیز نابود می شود. او توان جنسی، نیروی مرکزی و القاگرش را از دست داده و شخصیت ناتوانی می شود که تاب پایداری نیروی مرکزی و القاگرش را از دست داده و شخصیت ناتوانی می شود که تاب پایداری نیروی مرکزی و القاگرش را از دست داده و شخصیت ناتوانی می شود که تاب پایداری نیروی مرکزی و القاگرش را از دست داده و شخصیت ناتوانی می شود که تاب پایداری نیرات پرگترین دشمناش - ترس - در می آید.

یهودا خودش را و نیروی آفریننده - مسیح - راکشت و همین آمروز هم در هرکسی که از ویژگی های بالاترش در راه کج بهره می گیرد و خودش را به کار می برد تا اندیشهاش را پیوسته به اندام های جنسی راهبر شود - در هر کسی که با خوردن و نوشیدن خوراکی های برانگیزنده و با روی آوردن به برانگیزه های ذهنی، خواندن و تماشای فیلمها و ادبیات و نمایش های پر از نگاره های شهوت آمیز نیروهای جنسی اش را در زیاده روی ها مصرف می کند - در حال کشتن نیروی آفرینندهٔ خویش است. و بی شک، اعتیاد به الکل و مواد نشئه آور نیز در کنار این ها هست. آزموده ها نشان می دهند که افرادی که این گونه زندگی می کنند - و نیز، کسانی که نیروهای آفرینندهٔ خود را با خود - افراسازی بیش از اندازه هدر می دهند، دیر یا زود - دریغاکه بیشتر، زود - به بی ارادگی، ارضاسازی بیش از اندازه هدر می دهند. (خود - ارضاسازی گهگاهی دوران جوانی لزوماً چنین پیامدهایی نخواهد داشت. در اینجا ما تنها از خود - ارضاسازی های فزون - کارانهٔ در راه کج سخن می گوئیم.)

انسان ساده ای که آگاهی میانه ای دارد، پهودا نیست و نحی تواند پهودا باشد، احتمال دگرگون ـ چهره ساختن این نبرو حنا برایش روی نمی دهد او نبروهایش را نه می تواند به بالا فرسند و نه به پایین، و نه دگرگون ـ چهره سازد اگر چنین فردی تسلیم هواهای جنسی اش شده و یک زندگی معمولی و سالم را در پیش گیرد، بر ضد نیروی آفریننده ای که در ناخود آگاهش جای دارد، هیچ گناهی انجام نداده است، به این دلیل ساده که یک زندگی سالم جنسی گناه نیست! او هیچ نیروی خدایی ای را به پایین ـ سوی بدنش ـ نکشانده و خویشتن بالاترش راکه هنوز از آن بی خبر است، با بدنش یکی نمی سازد، بنابراین، نمی تواند به خویشتن بالاترش دسترسی پیدا کند ـ چه رسد که از نمی سازد، بنابراین، نمی تواند به خویشتن بالاترش دسترسی پیدا کند ـ چه رسد که از نبیروهای جنسی ـ جسمانی ـ و نه نیروهای آفریننده و روحانی ـ خویش را به شیوه ای معمولی مصرف می کند.

مراکز مغز و اعصاب انسان به گونهای ساخته شدهاند که در هر گامهای از بالندگی نیروهای لوگوس را آرام آرام و با تکاملی استوار به نمود در آورند. امّا، زندگی زمینی همیشه اجازه نمی دهد که این مراکز بیدار شده و در پیش روی ای درست، از پایین به بالا، به گردش و پویایی در آیند، بلکه در مواردی (که از بخت بد، امروزه در زندگی متمدن بشری بسیار پیش می آیند) برخی از مراکز بالاتر را وامی دارد تا پیش از مراکز پایین تری که می بایست پیش تر به کار افتند، از حالت خمودگی خود بیدار شده و به پویش در آیند. این بینظمی همه گونه ناهنجاری جسمانی را که می توانند به از همگسیختگی جدّی فردیت انسان منجرگردند ـ و از بخت بد، این کار را هم میکنند(!) - در پی می آورد. اثرات دو جنگ بزرگ جهانی، یافته های فنی ای که انسان کمابیش هنو ز پختگی به کارگیری آنها را ندارد، و شکاف بزرگ میان انسان و طبیعت در روزگار ما \_همانگونه که همواره در روزگار فروپاشی تمدنهای بزرگ نیز روی داده است ـ سبب گردیده تا مراکز عصبی خفتهٔ شمار خطرناکی از انسانها، ناساز با نظم درست شان، به کار افتند: روندی که روزبهروز بدتر می شود و نه تنها روی نیژاد سفید، بلکه روی آسبایی ها و آفریقایبان نیز اثر می گذارد. دیدن این موضوع ساده است. افراد با ذهنیت بیماری که دچار عقده های خو دکم بینی و خود بزرگ بینی اند و هرگز از دوران بلوغ شان فراتر نرفتهاند، کسانی که هنوز در ردهٔ بسیار پائینی از آگاهی جای دارند، امّا، با این همه، پیشاپیش، از نیروهای جادویی هیپنوتیکی درجه بالایی برخوردارند، در پایگاههای اجتماعی چنان بلندی جای گرفته اند که از آنها می توانند با نیروهای به جنبش در آمدهٔ ارتعاش بالا و به هیجان درآورندهٔ خویش توده های مردم را برانگیخته ساخته و به زندگی سیاسی - اقتصادی میهن خویش و دیگر کشورها آسیبهای ناگفتنی وارد آرند، تا زمانی که فردی دیگر - که به همان اندازه بدوی است و از راستای درست بالندگی سر نازمانی که فردی دیگر - که به همان اندازه بدوی است و از راستای درست بالندگی سر سرنگون ساخته و چنانچه امکان پذیر باشد، به اجتماع انسانها آسیب باز هم بزرگتری وارد آورد. جای شگفتی ندارد که سراسر دنبای امروزی خویش را در آشفتگی همه سویه می بینیم و انسانها را در حالی می یابیم که در پی هیچ و پوچ این در و آن در زده و جان می کنند و راستی این است که خود را از زندگی طبیعی و شادی که خداوند روی این زمین فرصت کافی بهره گیری از آن را به ما داده است، باز می دارند. ترس، ناآرامی، ناتوانی و بدیختی سراسر دنبای امروزی ما را فراگرفته است. انسان امروزی از خیانت بهرداهایی که نیروی آفرینندهٔ روحانی را در خدمت پست ترین انگیزههای خویش بهرد گیری از آن را به ما داده است. باز می دارند. ترس، ناآرامی، بهرداهایی که نیروی آفرینندهٔ روحانی را در خدمت پست ترین انگیزههای خویش گرفته اند. کمابیش خود را گرفته است. انسان امروزی از خیانت

این ها هستند خطرات ادرخت آگاهی نیک و بدا! کسی که دانش به دست آورده، اما نبروی اخلاقی اش همپای این دانش بالندگی نیافته، کسی که هنوز دایرهٔ خویشتن اش را گسترش نداده تا اجتماعش را در بر گیرد و بنابراین هنوز منیت اش را به مهر جهانی دگرگونی نبخشیده است، با خطر ذاتی به کارگیری وارونهٔ نبروهای بالاترش روبهروست خطر این که این نیروها را به گونهٔ غیر طبیعی به پایین - چون یک جادوگر سیاه - روانه سازد و به انسانیت آسیبی بزرگ وارد آورد. تنها انسانهای به اصطلاح ۱۱گاه، یک در بالندگی بخشیدن به مراکز مغز و اعصاب خویش درست و به هنجار پیش نرفته اند، می توانند نمودهای روحانی بالاتر ۱ خویشتن ای چون ادبیات، نمایش، فیلم، هنر و موسیقی را در خدمت پست ترین نیروها، مردم فریبی های شرم آور، یا کامجویی ها، شهوت گرایی ها، آمیزش های جنسی هرژه و یا فیلمها و تگاره های شهوت بار به کار شهوت بار به کار گیرند. جانوران نمی توانند از راه جنسیت خود گناه انجام دهند. آنان هنگامی که از گیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف نیروی سالم طبیعت برانگیخته می شوند، آن را از راهی از همه رو طبیعی به مصرف

### ۹۶ شه انرژی جنسی و یوگا

وسانده، فرزندآوري ميكنند و از شادكامي هاي أميزش جنسي سالم نيز بهرامند می گردند. برای آنها همهٔ مسئله همین است. اما، انسانی که از یک سو هنوز زیر حمد تكامل و از سوى ديگر، نيمه هوشيار است، خردش را به كار مي گيرد تا از هزار و يك راه به شبوه های برانگیختن اندام های حسی خوبش . حتا ناساز به خواستهٔ این اندام ها \_ اندیشه کرده و آنها را تنها برای کامجویی و شهوات کجروانهٔ خویش غلغلگ دهد بدین گونه، اندام های سالم اندکاندک ناتوان و فرسوده می شوند، جراکه ناگریز مي گردند بيش از توانهاي سالمشان كام بخشي كنند. طبيعي است كه اهالي جهانهاي پایین تو از سستی های انسان بهره کشی کرده و او را به کارهای پستی چون دادوستد مواد مخدر و دیگر ناپاکی های جهان های عقب مانده میکشانند کسانی که به دلیا ناشادمانی یا اعتباد به کامجویی (که باز هم در ناشادمانی ایشان ریشه دارد) نیروی زندگانی خویش را روانهٔ اندامهای جنسیای میسازند که به دلیل غلغلک دیدنهای پیوسته، هر دم خواستار کامجوییهای تازه تری هستند، برای کارکردهای اندامهای بالاتري كه به روحانيت انسان خدمت ميكنند، هر دم تاب و توان كمتري پبدا ميكنند. چیزی که در پی می آید، ناتوان شدن نیروی اراده، احساس بیم پیوسته نسبت به حال و آینده، ناتوانی بدنی و ذهنی، کاهش تاب و توان، بی حالی و از دست دادن حس و شور زندگی است. بدین گونه، انسان به توانایی های بالاترش خیانت کرده، دچار خرفتی می گردد و سرانجام خاموش می شود.

# بخش هفتم

# نیروهایی جادوییِ تلقین گری، هیپنوتیزم و میانجی روحی بودن

در کتاب کنونی به واژه هایی چون «جادویی» و قدرتها و توانایی های «جادویی - الفاگرانه» یا «هیپئوتیکی - جادویی» بسیار بر خواهید خورد. این واژه ها و همانندهای آنان نیازمند تعریف رساتری هستند، چراکه آنها را افراد گوناگون با چنان گوناگرتی ای معناکرده و می کنند که طرح شان گنگ و نامشخص گردیده است. بنابراین، برای پرهیز از برداشت های نادرست، به جاست که دربارهٔ مفهوم این واژه ها سخنی بگوییم. مفهوم نیروهای هیپنوتیزمی یا تلفینگرانه چیزی است که همهٔ ما به گونه ای با آن روبرو شده و آن را تجربه کرده ایم. می دانیم هستند افرادی که می توانند اراده خود را بر دیگران ـ حتا جانوران ـ اثر دهند. می دانیم که این انتقال از راه شیوه هایی انجام می شود دیگران ـ حتا جانوران ـ اثر دهند. می دانیم که این انتقال از راه شیوه هایی انجام می شود که دامنهٔ آنها از یک پیشنهاد و تلقین ساده تا هیپنوتیزم عمدی ای که در آن فردی «دیگر» دستخوش اراده ای نیرومند تر از خودش می گردد، گستردگی دارد. این فرد، بی آنکه آگاه باشد، ابزار دست فرد القاگر شده و از همه رو بازیچهٔ او، چون آدمکی بی روح و باشد، ابزار دست فرد القاگر شده و از همه رو بازیچهٔ او، چون آدمکی بی روح و شخصیت، فرمان های او را به انجام می آورد.

هر کسی که بتواند با ارادهاش روی دیگران اثر گذارد، فردی است با نیروهای جادویی - القاگرانه یا هیپنوتیکی - جادویی. از سوی دیگر، کسی که خواست این «جادوگر» یا «هیپنوتیزم کننده» را به انجام در می آورد، فردی است القاپذیر یا یک

### ۹۸ که انرژی جنسی و یوگا

مديوم!

چنانچه این القاگری های اراده را تنها از ببرون مشاهده کنیم، تنها اثرات بیرونی آنها را می توانیم ببینیم. حتا اگر از بسیار نزدیک هم بنگریم، جز این که چنین پدیده ای به راستی رخ می دهد، از چیز دیگری نمی توانیم بی گمان باشیم. این را که چه چیزی این موضوع را شدنی می سازد و نیروهای فرد القاگر، هیپنوتیزم کننده و فرد القاپذیر به راستی چیستند، تنها کسی می تواند بررسی کند و بدان آگاهی داشته باشد که این القاگری ها را در هشیاری کامل به به عنوان فرد انتقال دهندهٔ نیروهای جادویی هیپنوتیزمی، همانا فرد هیپنوتیزم کننده، یا به عنوان دریافت کنندهٔ این نیروها، همانا فرد مدیوم بافشاری فرد مدیوم - برای خودش دیده و آزموده باشد. بر آگاهانه بودن تجربه پافشاری میکنیم، چراکه چه بسا افرادی که با این نیروها کار میکنند، مدیوم ها با هیپنوتیزم کنندگان پرآوازه و در جهان شناخته شده باشند، اما با این همه، از سرشت نیروهای خود بویی نبرده باشند. آنها قوانین و پدیدهٔ این نیروهای برگیرندهٔ دیگران را تنها از بیرون می توانند برشمارند، زیراکه بهره گیری و برخورداری آنها از این نیروها نه تنها از بیرون می توانند برشمارند، زیراکه بهره گیری و برخورداری آنها از این نیروها را به نگر آورده آنها از بیرون می کنند، امّا از خود آنها و کارکردشان چبزی نمی دانند.

دیدن این نیروها و به دست آوردن دانش هشیارانهٔ آنها کار آسانی نیست. چئین کاری به توانایی درونی نیاز دارد. از این هم دشوارتر، آن است که پس از به دست آوردن تجربهٔ از همه رو آگاهانهٔ این پدیده ها، بتوانیم آنها را با واژه ها به آگاهی کسانی که از آنها هیچ بویی نبرده اند برسانیم. این کار به دشواری برشمردن آنها برای افراد کور است، چرا که ذهن آنان با آن که برخی ارتعاشات را چون «ارتعاش» درک می کند، نمی تواند آنها را همانگونه که هستند درک کند، مگر آن که آنها به سادگی بتواند دیده شوند و به نگرش رو در روی چشمها در آیند. باز هم دشوارتر، آن است که بتوان توضیح داد که این «ارتعاش ها» نیستند که شخص می بیند ـ «ارتعاش ها» نادیدنی هستند ـ بلکه ما «نور» را می بینیم، اما آگاه نیستیم که نور به راستی از ارتعاشاتی قابل اندازه گیری ساخته شده

است. این موضوع دربارهٔ هر تجربهٔ ذهنیای درست است. ما تنها از راه فردیت خود، و آزموده های نزدیک و حالات هستی خودمان می توانیم آن را درک کرده و به آگاهی درونی خویش آوریم. ذهن تنها می تواند از چیزی سر در آورد، نه این که هرگز بتواند چیزی را درک کرده، ببیند، بشنود، مزه یا احساس کند و آن را به تجربهٔ مستقیم در آورد. با این همه، تنها با یاری ذهن است که آزموده های ذهنی درونی را می توان انتقال داد، چراکه تنها ذهن می تواند واژه ها را آفریده و درک کند و دربارهٔ چیزی که از نزدیک آزموده نشده است، بینش به دست دهد. تنها ذهن است که می تواند میان نادانی و دانایی پل زند. بنابراین، کوشش خواهیم کرد مفهوم القاءگری، هیپنوتیزم و میانجی روحی بودن را، از آزموده های نزدیک خویش و به شیوه ای خردپذیر باز نماییم.

می دانیم که انسان از گیتی و از پیرامونش پرتوهای گوناگونی دریافت می کند. به همین شیوه در پایهٔ زیونده ای که مرکزی جداگانه و یک «منیّت» دارد، از خودش نبروهای گوناگونی بیرون می دهد. او ۷ مرکز اصلی نیرو یا چاکرا دارد که از راه آنها نیروهای بیرون دادهٔ گیتی را دریافت کرده، دگرگون میسازد، و سپس به ۷ چهرهٔ انرژی به بدن خودش، پیرامونش و جهان بیرون از خودش باز می پراکند. از آنجاکه این مراکز نیرو هنوز در بیشتر انسانها بیدار نبوده و در شرایط کم و بیش خفتهای به سر می برند، كاركردهاي آنها بنا برردهٔ ويژهٔ بالندگي افراد گوناگوني دارد. بنابراين، فرد مي پذيرد كه چند و چون مجموع پرتوهای افراد گوناگون نیز گوناگونی گستردهای داشته باشد. این موضوع به ردهٔ بالندگی فردی هر انسان بستگی دارد.

از نظریهٔ موجی بودن نور می دانیم که امواج پرتوهای گوناگون، بسته به رابطهٔ میان گونه و طول موج شان، می توانند یکدیگر را فزونی یا کاستی بخشیده، یا حتا خنثی سازند. چنانچه امواج گوناگون به گونهای بر هم اثر داده شوند که نوساناتی هماهنگ پیداکنند، بر یکدیگر تأثیری از هر دو سو تقویت کننده خواهند گذاشت؛ اما چنانچه نوسانات آنها رو در روی یکدیگر نهاده شود، تأثیر آنها تأثیری کاهنده یا خنثی کننده خواهد بود، چرا که بدین گونه، در پیوستگی امواج شکاف رخ می دهد. در زبانزد دانشی به این نقاط خنثی نقاط «برخورد (تداخل) امواج « میگویند. که همهٔ چیزها همانند یکدیگرند. هروس تری مگیستوس گفت: «جهان بایین، جون جهان بالاست». آنها روی محیط و جهان بیرونشان اشر میگذارند، خواه در پیرامونشان انسانهای دیگری باشند و خواه گیاهان یا جانورانی، راستی این است که در حضور انسانهای با محبت همه چیز جان می گیرد: گیاهان سرزنده تر شده و با انبوهی بیشتری رشد می کنند، بیچه و جانوران پروراندهٔ چنین افرادی تندرست تر و نیرومند تری می گردند و همهٔ بزرگسالان پیرامون آنها نیز احساس تندرستی، سرزندگی، نیرومندی و به راستی که خوشبختی بیشتری می کنند. از سوی دیگر، کسانی هم هستند که در حضورشان گیاهان پژمرده شده و می میرند و کودکان و جانوران بیمار و ناتوان می گردند. این افراد که هم گونه هاشان از ایشان دوری می کنند، به گونهٔ فزاینده ای تنها و کنار گذاشته می گردند.

پزشکان، پرستاران، ماساژدهندگان و باغبانان مادرزادی و نیز افراد ویژهٔ دیگری که در دسته بندی های دیگری از زندگی یافت می شوند، این تأثیر سودمند را به روشنی نمودار می سازند. شاید پدر یک خانواده یا مادر یا مادربزرگ پیر یک خانواده و گاه یک «عمو»، دوست خانواده یا یک همکار شغلی ما باشد: کسی که از بهر پرتوهای سودمند و به گونهٔ تکان دهنده جان بخش خودش، دلبند همگان است. چنین افرادی همهٔ موجودات زنده را به خود کشیده و هر جاکه باشند، شیرینی زندگی و جان محیط هاشان به شمار می روند.

### راز این افراد چیست؟

این است: هر چه نوسانات برون داد یک انسان بالاتر و طول موج آنها کوتاهتر باشد،
این نوسانات به نوسانات، ارتعاشات و پرتوهایی که با ابزارهای دانشی آشکارشدنی
نیستند و ما آنها را رودررو احساس کرده و به سادگی «مهر» می نامیم، نزدیکتر می گردند.
ارتعاشات «عشق» نمو دگر کوتاهترین طول موجها و بالاترین نوسانها هستند: آنها
چنان نفوذگرند که از همهٔ چیزها گذشته و هر چیزی را از خود آگنده می سازند و حنا
روی همهٔ چهره های دیگر انرژی نیز اثری دگرگون کننده می نهند.

هیچ چیز و هیچ کسی نمی تواند در برابر این ارتعاشات بایستد و خود را از آنها بر کنار دارد. آنها بالاترین ارتعاش ها، ارتعاشات خدایی، هستند چرا که عشق، خداست انسانها ارتعاشات پایین تری را هم می پراکنند، چرا که راستی این است که هر حالتی، احساسی، اندیشه ای و هر سخنی و کرداری، پرتو و اثری بالاتر با پایین تر دارد. بر همین اساس، تأثیر این نمودها به سوی خود کشیدن یا واپس زدن، نیروبخشی یا ناتوان و نابه دسازی و یا دادن با گرفتن است.

افرادی هستند که می توانند این پرتوها را به همان روشنی و شمردگیای که همگی موجودات زنده با چشمهاشان پرتوهای نور را می بینند، درک کنند. این موضوع را تنها به گونهٔ منطقی و با تمثیل و همسنجی ها می توانیم برشماریم، همچنان که برای نمونه، یدیدهٔ تله پاتی را در همسنجی با رادیو یا تلویزیون می توانیم توضیح دهیم.

بنابراین، انسان، همچون هر زیوندهٔ دیگری، از خودش نیروهای آمیختهای بیرون مر دهد و چون چراغی که در میانهٔ پرتوهای ویژهٔ خودش ـگرما، نور و مانند آنها ـ جای گرفته، با این نیروها فراگرفته می شود. این پرتوی مرکب در هر انسانی ویژهٔ خود اوست و هر چه او در خود راستین اش به آگاهی بیشتری دست یافته باشد، بر پیرامون خود ـ روی گیاهان، جانوران و سایر انسانها ـ تأثیر نیرومندتری بر جای می نهد. درست همانگونه که چراغی نوری می افکند و هر چه این نور نیرومندتر باشد، درخشندگی پیرامون چراغ هم بیشتر است، انسان نیز با پرتوهای پیرامون خودش فراگرفته شده و دامنهٔ این پرتوها همان دامنهٔ دید ذهنی وهم چنین، ارادهٔ اوست. درست همانگونه که پرتوهای چراغ بزرگتر پرتوهای چراغ کوچکتر را می پوشانند و چراغهای کوچکتر نمی توانند به پر توهای چراغهای بزرگتر نفوذ کنند، انسانی که خوداگاهی بیشتری دارد، انسانهای با آگاهی کمتر از خودش را روشن میکند و آنها را «میبیند»، بی آنکه آنها بتوانند او را روشن ساخته یا ببینند. تاریخ بشریت نمونه های بی شماری از انسانهای نابغهای را به دست می دهد که با دیدگان روحانی خویش به هم گونه های خود روشنی بخشیده و آنها را به روشنی دیدهاند، اما مردم روزگارشان این غولها را نه دیده و نه شناخته اند و راستی این است که بیشتر زمانها با ایشان بدرفتاری کرده و آنها را به چارمیخ یا دیگر چهرههای دردناک مرگ کشیدهاند.

#### ۱.۲ که انرژی چنسی و یوگا

بدین گرنه، انسانهای بزرگ همگونه های خویش را سی بینند، اشا آنیان ایشان را نمی بینند. درست به همان اندازه که پرتوهای انسان بزرگتر در پرتوهای انسان کوچکتر نفوذ کرده و ارتعاشات او با امواج دیگران برخورد کرده و به آنها فزونی بخشیده با شاید آنها را سست می گرداند، انسانهای دیگر نیز او را دوست اشتنی، بیزاری آوریا ناخواستنی می بایند. این موضوع هنگامی که انسانهای با ردهٔ بالندگی یکسان با هم دیدار کرده و بر هم اثر می گذارند، درست است شاید چنان رخ دهد که در دستهای از انسانهای همرده کسی در راستایی ویژه از باران خود جلوتر باشد و در راستایی دیگره بشت سر آنها باشد. در نتیجه، روی هم آمده بالندگی ایشان ممکن است برابر باشده اما امواج ـ اثری سستی بخش به جا می تهند. قوانین ریاضی و همچون کل آفرینش و در هستی انسانها نیز کارگر است، چرا که انسان نیز در هماهنگی با این قوانین آفریده شده است. از این روست که ما یکدیگر را خواستنی یا ناخواستنی ـ اگر نگوییم، زنشده می باید.

چنانچه انسانی که ردهٔ تکاملی بالاتوی دارده بر انسانی که از ردهٔ پایین تو تأثیری گذارد، می تواند چنان رخ دهد که ارتعاشات فرد تیرومند به گونهای با ارتعاشات فرد کم توان برخورد کنند که برخی از توسانات او را به شدت افزایش داده و آنها را برانگیزند تا فرد کم توان تر را در چنگ خود گیرند. به زبان دیگر، ویژگی هایی که پیشاپیش در خود فرد وجود دارند و چه بسا ـ اگر که به راستی خفته نباشند ـ ناخود آگاه و کم توان هستند، از راه پرتوهای همپای فرد نیرومند تره ناگهان جان گرفته و آگاه و نیرومند گردند. بدین گونه، می گوییم که فرد نیرومند تره از راه تلقین بر او اثر گذاشته است. هنگامی که روی انسانی چنین تأثیری نهاده می شوده او نیروی ارادهاش را از دست نمی دهد و خودش به انسانی چنین تأثیری نهاده می شوده او نیروی ارادهاش را از دست نمی دهد و خودش به می مانند. تنها برخی از بخش های نوسانات او به کمک نوسانات همزمانی یافتهٔ فیره می مانند. تنها برخی از بخش های نوسانات او به کمک نوسانات همزمانی یافتهٔ فیره نیروی ارادهٔ او از بروی از دو تا تا گاهانه پیدا کردهاند. بدین گونه، نیروی ارادهٔ او از بروی ارادهٔ او از بروی ارادهٔ فرد دیگر سست نگردیده، بلکه برانگیخته می گرده، بنابراین و در این سائت نیروی ارادهٔ فرد دیگر سست نگردیده، بلکه برانگیخته می گرده، بنابراین و در این سائت

هیچگونه به چنگ آوری ای در کار نیست. به چنگ آوری که حالتی از هیپنوتیزم است، بنها هنگامی روی می دهد که فرد نیرومند تر با نوساناتش و از راه ارتعاشاتی که که در هر دو مورد تا کوچکترین دامنهٔ مشترک کاهش یافته اند، به درونی ترین بخش هستی فرد ناتوان تر راه پیدا کرده و او را تا جایی که نیروی اراده اش رو به بی رنگی گذارد و خود را هر دم بیشتر و بیشتر تسلیم نیروی بیرونی و ارادهٔ فرد نیرومند تر سازد، به چنگ خود در می آورد. این موضوع تا آنجا می تواند پیش رود که فرد نیرومند تر ـ کسی که هیپنوتیزم کننده گردیده است ـ از راه ارتعاشات مشترکی که با فرد ناتوان تر یا مدیوم دارد، او را به گونه ای از همه رو در چنگ گیرد که سایر ارتعاشات دست نخوردهٔ مدیوم را نیز که در اشتراک هر دوی آنها نیست، به زور دگرگون ساخته و به قالبی در آورد که گویی از آن خود اوست. بدین گونه، فرد مدیوم سرانجام تا جایی ناگزیر به دریافت ارتعاشاتی بیش نود او اندازه می گردد که آگاهی خودش پس نشسته و به حالتی خفته کاهش پیدا می کند. این موضوع درجات گوناگونی دارد که از یک تلقین سادهٔ زبانی آغاز شده و به هیپنوتیزم همه رویه و به چنگ درآمدگی کامل پایان می پذیرد.

بنابراین، تلقین حالتی است که در آن موضوع هنوز حق اراده ورزی خودش را دارد و ارادهٔ فرد القاگر را با آگاهی همه سویه پذیرا می شود.

تلقین زمانی به هیپنوتیزم ملایم تبدیل می شود که تأثیر فرد القاکننده ارادهٔ فرد زیردست را اندک اندک ناتوان و بازداشته سازد، تا جایی که او ناآگاهانه حق اراده ورزی خودش را تسلیم فرد القاکننده سازد و کورکورانه، ارادهٔ او را که اینک نقش کامل یک هیپنوتیزم کننده را بازی می کند، بر خود گزیده و زیردست بی چون و چرای او گردد.

در هیپنوتیزم کامل ارتعاشات بیشینهٔ فرد هیپنوتیزمکننده که به زور بر مدیوم وارد آمده است، از هر سو بر او نفوذ کرده و او را به چنگ می گیرد و در حالتی ناآگاهانه تسلیم هیپنوتیزمگر می سازد. مدیوم در دستهای او به ابزاری نرم تبدیل می شود، زیرا که آگاهی او به ژرف ترین لایه های ناآگاهی اش فرو برده شده و به گونهٔ خودکار، ارادهٔ فرد هیپنوتیزمکننده را به انجام در می آورد. این یک حقیقت به خوبی شناخته شده است که

۱-Possession: تصرف روحى با ارادىاى، نسخير

در حالی که از این وضعیت فرد مدیوم می توان در راههای سودمند ـ برای نمونه، در راه درمان او ـ بهره جست، از آن در راه اهداف اهریمنی نیز می توان بهره گرفت.

در اینجا پرسش بسیار مهمی به اندیشه می آید. دیده ایم که فرد نیرومند تر، همانا کسی که آگاهی بیشتری دارد (چرا که توانمندی یک انسان همیشه به میزان بالندگی آگاهی او بستگی دارد)، از راه تلفینگری، می تواند ارادهاش را در فرد ناتوان تر جای گیر سازد و راستی این است که او را از همه رو فرمانبردار ارادهٔ خویش ساخته یا به زبان دیگر، هیپنوتیزم کند. اما چگونه می شود که فرد بسیار اگاه و بنابراین، بسیار توانا، بر هم. گونه های خود نیرویی وارد نیاورده یا نیرویی اندک وارد می آورد، در حالی که بسیاری از افرادی که نه بسیار آگاه هستند و نه بالیدگی چندانی دارند، با همهٔ این ها، روی دیگران اثر هیپنوتیکی و الفاگری نیرومندی بر جای مینهند؟ نمونه های بسیاری از نوابغ بزرگ، چه در گذشته و در در زمان کنونی، در دست است که نشان می دهد این انسانها به هیچ رو بر هم گونه های خویش هیچگونه نیروی القایی یا از آن هم کمتر، هیچگونه نیروی هیپنونیکیای وارد نساختهاند، در حالی که انسانهای با آگاهی میانهای که توانایی های میانهای داشتهاند، بارها و بارها بر تودههای بزرگی از مردم نیروی هیپنوتیکی وارد آورده و از آنها بهره کشی کرده اند یا آن که هیپنوتیزمگران نامداری شده اند و به کمک استعداد هیپنوتیزمگری خویش درمانهای بیشماری انجام دادهاند. جای گفتن ندارد که بوده اند کسانی که به شیوه های تبه کارانه از شخصیت های کم توان بهره کشی کرده اند. پاسخ این پرسش را با ریاضیات می توان داد.

در اینجا نمی خواهیم که به درازا به بررسی نظریهٔ اعداد یا جادوی اعداد نشینیم. با همهٔ این ها، چنانچه بخواهیم قوانین درونی هستی آدمی را بهتر دریابیم، آسان ترین راه، بهره گیری از دانش اعداد خواهد بود، چراکه انسان همچون همهٔ آفرینش، در همنوایی با قوانین ریاضی آفریده شده است.

می دانیم که در رشته های اعداد طبیعی، شمار بی پایانی از آنها نه تنها بر عدد یک و خودشان، بلکه بر اعدادی دیگر نیز بخش پذیرند. اما، هم چنین، می دانیم که هستند شمار بی پایان دیگری از اعداد مشماری حتا فراتر از چند میلیون که تنها بر خودشان و عدد یک بخش پذیرند و بر هیچ عدد دیگری بخش پذیر نیستند. در نظریهٔ اعداد به آنها

«اعداد اول» گفته می شود.

همانگونه که پیش تر اشاره کردیم، انسانها، مانند هر مرکز انرژی دیگری، از خود نوسانات و ارتعاشات گوناگونی بیرون می دهند. آنها ارتعاش ویژهای دارند که به شخصیت شان ویژگی می بخشد. از آنجاکه انسانها گوناگونی شخصیت بی شماری را به نمود در می آورند، نوسانات آنها هم چنان بیرون از شمار و گوناگون است که به سادگی هم می توانند در شمار اعداد بخش پذیر و قابل فاکتورگیری و هم در شمار اعداد بخش ناپذیر و غیرقابل فاکتورگیری آورده شوند. اگر قانون آن را به یاد آوریم که امواج با نوسانات گوناگون تنها در صورتی که برخی ویژگی یا همانندی یکسانی داشته باشند، می توانند بر هم تأثیر گذارند، آنگاه است که در خواهیم یافت فرد نیرومندتر تنها زمانی می تواند روی فردی دیگر اثر گذارد که نوساناتش بر نوسانات فرد ناتوان تر بخش پذیر باشد.

اینک می توانیم دریابیم که یک فرد با درجهٔ بالندگی کمتر از فردی دیگر، می تواند بسی بیش از سایر انسانها روی افراد نیروی القایی داشته باشد . او حتا می تواند نیروی هبینو تیزم نیز داشته باشد ـ زیرا که ارتعاشات او به دستهای از اعداد وابستگی دارند که خود با بسیاری از اعداد بخش پذیر است. برای نمونه، بیایید عدد شصت را درنگر گیریم. عدد ۶۰ در رشتهٔ نامتناهی اعداد، عدد بزرگی به شمار نمی آید، با این همه آن را مي توان به ١٢ عدد ـ اعداد يک، دو، سه، چهار، پنج، شش، ده، پانزده، بيست، سي و خودش بخش کرد. بدین گونه، فردی که بتواند با عدد ۶۰ نموده شود، می تواند بر ۱۲ گونهٔ مختلف از انسانها تأثیر القایی یا هیپنوتیکی داشته باشد. اما، چنانچه نمونهٔ خود را عدد ۲۵۷ بگیریم، در می یابیم که با آن که این عدد بیش از ۴ برابر بزرگتر از عدد ۶۰ است، تنها می تواند عدد یک و خودش را برگیرد و بر هیچ عدد دیگری بخش پذیر نباشد. بنابراین، این عدد یک عدد اول است. کسی که با این عدد یا حتا عدد اول بزرگتری، نمایانده می شود، هر اندازه هم که در ردهٔ بالاتری جای داشته باشد، نمي تواند روي كس ديگري تأثير القايي يا هيپنوتيكي داشته باشد. او در ميان هم گونه هایش بی توان و جدا افتاده می ماند، چراکه نیروهایش با دیگران همخوانی نداشته و بنابراین، بازداشته شده می مانند.

ناهمساز با فردی که بالندگی بالایی دارد، فردی دیگر که درجهٔ بسیار پایین تری دارد دانسانی بدوی و ساده دنیروی الفایی و هیپنوتیکی شدیدی از خود بیرون می دهد، چرا که برای نمونه، انسان پیشرفته با عدد ۶۵۵۳۷ و انسان بدوی با عدد ۱۲ نموده می شود با آن که ۶۵۵۳۷ عدد کم و بیش بالایی است، هنوز هم یک عدد اول بخش ناپذیر است و از این رو به اعداد دیگر دسترسی ندارد. از سوی دیگر، عدد ۱۲ که شاید بسیار کوچک باشد به ۶ عدد دیگر دسترسی دارد، چراکه به ۶ عدد گوناگون (نیمی از شمار خودش!) بخش پذیر است. بدین گونه، چنین فردی در پیوند با ۶ گونه از افرادی که گفتن ندارد، از خودش آگاهی پایین ترین دارند، نیروی القاکنندگی دارد. بنابراین، می بینیم که چگونه می شود نوابغ بزرگ بیشتر زمانها تنها و جدا مانند و هیچگونه برخورد یا نیروی القاگري از خود نشان ندهند، در حالي كه افراد ناباليده باهوش محدود ـ كه دريغا، بيشتر زمانها یک پیشگوی ساده هستند ـ نیروهایی رازآمیز را از خود پراکنده سازند. طبیعی است که فرد درجه بالایی که می توانیم او را با عدد ۳۰۲۴ بنماییم، می تواند بیشت زمانها از همه رو ناخواسته بر تودهٔ بزرگی از مردم نبرویی به جا و قانونی وارد آورد. او همه جا با همدلي و پشتيباني روبرو خواهد شد، چراکه تنها شمار اندکي از انسانها ته ان روی گرداندن از نیروهای نفوذگر القاکننده و هیپنوتیکی او را دارند. تودههای مردم چه بخواهند و چه نخواهند در هماهنگی با او به ارتعاش در خواهند آمد، چراکه عدد ٣٠٢٤٠ بر ٩٠ عدد بخش پذير است. اين فرد بر ٩٠ گونه از انسانها دسترسي داشته و بنابراین، بر نیروی هیپنوتیکی گستردهای فرمان خواهد داشت. از همین راه می توان درنگر آورد که هستند کسانی که از ته دلهاشان (!) از چنین انسانی بیزار باشند. با این همه، این عدد از نیمی از عدد نمونهٔ پیش تر ما، عدد ۶۵۵۳۷، هم کوچکتر است! به زندگی مردان بی همتایی چون موسی، بودا، کنفوسیوس و مسیح که بنگریم، مي توانيم به پندار آوريم كه اين اجادوگران سفيد، مي بايست چه ارتعاشات بالايي دارا بوده باشند و آنها و همهٔ دیگران آموزگاران و استادان بـزرگ را ـ اگـر کـه ابـزارش را مى داشتيم ـ با چه نوسان بالايي مي بايست بررسي ميكرديم. كار اين بزرگترين مردان تنها در روزگار و دامنهٔ زیست شان در زمان و جایگاهی که زندگی می کردند مؤثر نبود، بلکه از راه زمان و فضا و تا زمان کنونی و همهٔ ابدیت در فضای سراسر جهانی توسانی

پایدار و زنده داشته است.

موارد جادوگران سیاه را خود خواسته از قلم می الدازم.

و اکنون این پرسش بر می خیزد که در پیوند با اعداد، میان انسانهای برتر بسیار پیشرفتهای که آنها را «جادوگران سفید» می نامیم و آنانی که انگاره های آینهای ایشان بوده و خود نیز افرادی بسیار پیشرفته و برتر هستند، اما جادوی سیاه را به انجام در می آورند -کسانی که همواره بوده اند و در زمان ما نیز یافت می شوند - چه دیگرگونی ای

ه کسی که جلوی حق اراده ورزی دیگران را گرفته یا آنها را از چنین حقی محروم به کند تا از آنها چون عروسکهای خیمه شببازی در راه خدمت به هدفهای خه دخواهانهٔ خویش بهره گیرد، پیشاپیش یک جادوگر سیاه است. هر انسانی می تواند و می بایست که با جنگ افزارهای انسانی بجنگد، نه با نیروهای جادویی و بی شک، نه با نه وی جادویی پرگسترهای که از راه دگرگون سازی نیروی جنسی به دست می آید. یک انسان برتر اجازه دارد که از این نیروها تنها به سود کل بزرگی که همهٔ ما ـ و نیز خود او ـ تنها سلول ناچیزی از آن هستیم و خود او نیز این را می داند بهره گیرد. چنانچه کسی با آهنگ استوار پیشرفت کند، یعنی مراکز انرژی خفتهاش به ترتیب درست بیدار شوند، مدین گونه، حتا پیش از آن که او بتواند مراکز نیروی بالایش را به کار اندازد، چشمهای روحانی درونی اش پیشاپیش به روی این راستی گشوده خواهند بود و او دیگر به هیچرو خواهش آن را نخواهد داشت که از روی شیفتگی به قدرت، نیروهای جادویی ـ هیبنوتیکی اش را به گونهٔ خودخواهانه و در راه هدفهای خودمدارانه به کارگیرد. نه برای این که دلش می خواهد «تا این اندازه بی منیّت» باشد، بلکه به دلیل این که او خود را از همه رو باکل بزرگ یگانه احساس میکند و از خودخواهی محض به نیکبختی این کا نگرش ورزیده و با همهٔ نیروهای جادویی اش به این هدف خدمت می کند، چراکه تنها یک گونه عشق داریم و آن، عشق خودخواهانه است. مسئله این است که من دایرهٔ مهر خودخواهانهٔ خویش را روی چه کسی و چه چیزی به کار می گیرم. می توانم آن را روی فردی دیگر، یک جانور، یک خانواده، هر گروه یا سازمان اجتماعی ای، هر کشوری، سراپای کرهٔ زمین یا جهان هستی به کار گیرم. بدین گونه، مردم همین «مهر

## ۱۰۸ که انرژی جنسی و یوگا

خودخواهانه و را «مهر بدون منیت» می نامند، چراکه من دامنهٔ به خود مهرورزی ام را به همهٔ گیتی کشانده ام. اما مهر به هیچ رو دگرگون نشده، بلکه تنها بالندگی یافته است. نخست من به خودم مهر می ورزم؛ سپس سرانجام به همهٔ گیتی چون خودم با بهتر بگوییم به عنوان خودم مهر می ورزم، زیراکه بالبده ام و پا به پای این بالندگی مهر من نیز بالبده است و دریافته ام که خودم کل گیتی هستم! تت توام آسی!

بنابراین، اجادوگر سفید، هرگز نمی خواهد جلوی آگاهی کس دیگری را گرفته و ارادهاش را بر او فرود آورد و او را بردهٔ خود سازد. وارونهٔ این ها، او حتا به پیشرفت آگاهی دیگر انسانها باری خواهد رساند تا آنها نیز بدین گونه، خود داوطلب خدمت کردن به اهداف و خواسته های خداوندی گردند. جادوگر سفید در مرکز خودش می ماند، اما از آنجا، از درون خودش، پرتوی نیروهای جانبخش مهر و بنابراین زندگانی را بیرون می دهد. هم چنین، او به دیگری اجازه می دهد که درون مرکز خودش و بی تأثیر بماند، به گونه ای که نه تنها حق اراده ورزی اش را داشته باشد، بلکه با باری جادوگر سفید حتا به ردهٔ بالاتری نیز بالندگی پیدا کند.

از سوی دیگر، جادوگر سیاه، از جنون قدرت جویی محض، نیروهای آفرینندهاش را در راه اغواکردن انسانها با جادوی خویش و بهره گرفتن از آنها همچون بردگان خویش، به کار می اندازد. او از راه تلفین گری یا هیپنوتیزم بر مرکز فرد دیگر چنگ انداخته و او را وادار می سازد که همچون ماهواره ای گرد او بچرخد و بی نگرش به این که شاید فرد زیردست در این روند به گونهٔ ذهنی یا جسمانی به نابودی کشانده شود، به اهداف شخصی و خودخواهانهٔ او خدمت کند.

جادوگر سفید در مرکز خودش می ماند و از آنجا، نیروی جادویی ـ خدایی مهر را به همهٔ جهان پیرامونش باز می تاباند. جادوگر سیاه، بی آن که حقی داشته باشد، به درونی ترین بخش هستی قربانی خویش وارد شده و خودش را به جان او می خوراند، او با اراده اش به درون فرد نفوذ کرده، او را نابود می سازد و به آدمکی ناآگاه که در برابرش دست و پای تکان می دهد، تبدیل می کند.

ارتعاشات برون تابیدهٔ جادوگر سپید هر اندازه که بالا باشد، او با آگاهی اش باز در همان کرانهٔ عدد یک که عدد خداوند است و خودش بخش پذیر نیست، اما همهٔ اعداد تابی نهایت را می تواند بخش کند، بر جای می ماند. او از راه عدد یک و با نیرو و ارتعاش پایداری ناپذیر مهر، تأثیر خویش را بر همهٔ آفریده های زنده خداوند جاری می سازد و چنانکه اشاره کردیم، با آگاهی اش درون عدد یک مانده و از آنجا به ابدیت می تابد. بنابراین، او از همه رو غیر شخصی رفتار می کند. جادوگر سیاه از کل بخش نشدهٔ درون به کثرت بیرون پای نهاده، با عدد بسیار بالای ارتعاشات شخصی خودش یکی می شود و به عدد بسیار بالایی از دانش و توانمندی دست می یابد. بدین گونه، او فرد برتری می گردد که تنها به پیشرفت اهداف خودش اندیشه می گند و این را که همهٔ پلیدی های دستاوردش سرانجام کمانه کرده و به سوی خودش باز خواهند گشت و او را به سوای دردناک رهنمون خواهد شد، به خرد نمی آورد.

عدد یک عدد خداست و بی آن هیچ عدد دیگری نمی تواند باشد. این عدد، عدد آغاز است، درست همانگونه که بدون خداوند هیچ آغازی و هیچ آفرینشی در کار نخواهد بود. عدد یک نمی تواند بخش گردد. همهٔ سایر اعداد بر عدد یک بخش پذیرند، چراکه هر عددی آن را بدون باقیمانده در بر می گیرد و به رخنهٔ این عدد در می آید. حتا بزرگترین عدد اول هم می باید بدون پایداری به نفوذ عدد یک تن در دهد، درست همانگونه که خداوند با نیروی پایداری ناپذیر مهر خویش به درون حتا دور افتاده ترین انسانها نیز رخنه کرده و او را فرا می گیرد و با آتش خویش پوستهٔ جداکننده اش را نابود می گرداند.

خداوند بی هیچ باقیمانده ای درون همهٔ آفرینش - از کوچکترین آفریده ها گرفته تا بزرگترین آنها - می گنجد، زیرا او پروردگار کل آفرینش است. به همین شیوه، عدد یک نیز پروردگار همهٔ اعداد است!

عدد خداوند یک است. با این همه عددی هست که از ادراک آدمی و خرد مرزین او عدد خداوند یک است. با این همه عددی هست که از ادراک آدمی و خرد مرزین او که بازتاب عدد یک در نامتناهی است - فراتر می رود. درست همانگونه که عدد یک نقطهٔ آغاز سراسر آفرینش است، این عدد به پندار نیامدنی نیز غایت و پایان آفرینش است، این عدد است، این عدد است، این عدد است. درست همانگونه که هر عددی بر عدد خدایی یک بخش پذیر است، این عدد

#### ۱۱۰ شک انرژی جنسی و یوگا

کامل و بی نهایت را با هر عددی می توان بخش کرد. هیچ دانشمندی نمی تواند این عدد را به شمار در آورد، چرا که این عدد، عدد بی نهایت است و با این همه چون بازناب بی نهایت بزرگ و همه ـ فراگیر عدد یک درون هستی جای دارد. درست همانگونه که هیچ عددی بی عدد یک نمی تواند هستی داشته باشد، با همین بینش، هیچ عدد دیگری نمی تواند در این عدد به پندار نیامدنی بی نهایت بی باقیمانده و جود داشته باشد.

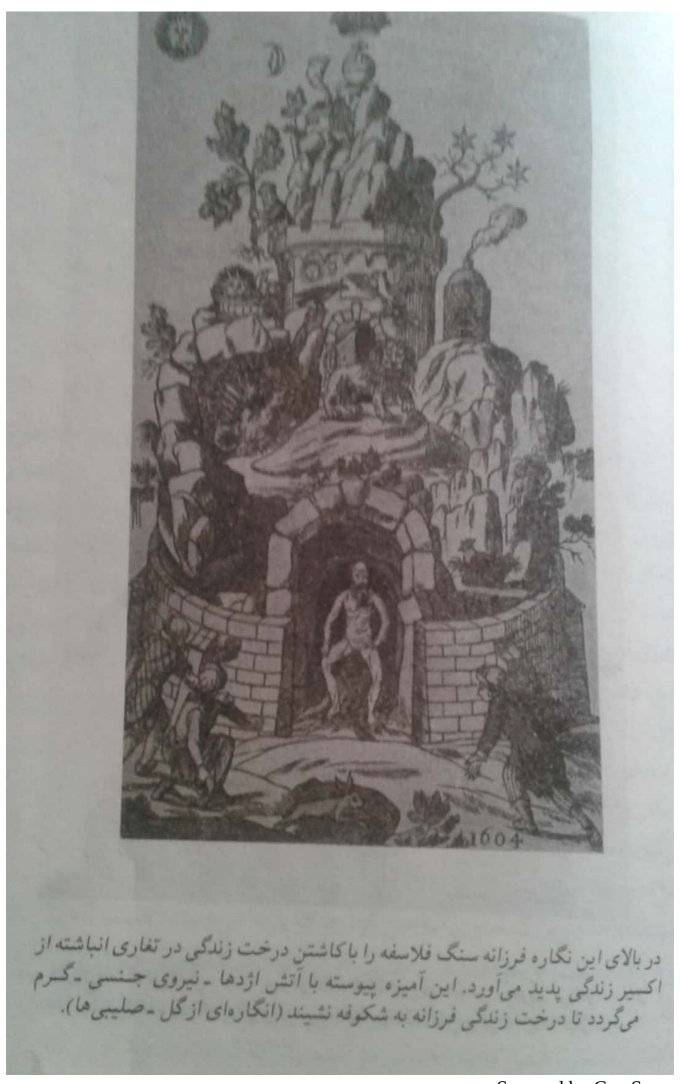
خداوند عشق است و ارتعاشات مهر چنان بلندند که تنها با این عدد می توانند برشمرده شوند. این عدد همهٔ اعداد دیگر را درون خویش دارد و بنابراین، عدد بی نهایت است. درست همانگونه که ابدیت فراسوی مرزهای زمان است، اما تنها با زمان که به آفرینش متناهی برمی گردد می تواند نمایانده شود، می توانیم پی ببریم که عدد بی نهایت بزرگ ارتعاش خداوند ـ عدد عشق ـ تنها از راه دانش اعداد گران مند متناهی به گمان درآمدنی است. خود بی نهایت دستخوش زمان نیست، اما زمان بخشی از بی نهایت است. بنابراین، در بی نهایت، ابدیت یا خداوند، بی نهایت عدد متناهی می باسم.

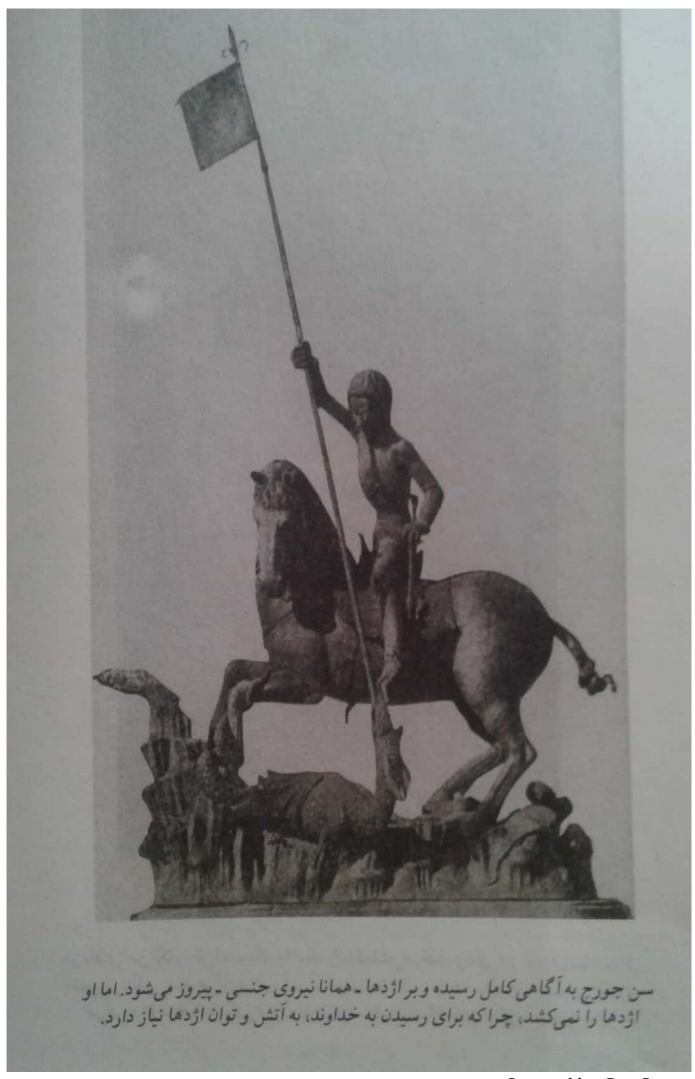
در حالی که عدد یک عدد خداست و دگرگونی ناپذیری، بخش ناپذیری و ابدیت «او» را نشان می دهد، می بینیم که به همهٔ اعداد تا بی نهایت چهره می بخشد. به همین شیوه، از آنجاکه خداوند همه جا هستی دارد و بی آنکه به تماس آفرینش خود در آید، همهٔ چیزها را آفریده و بدانها جان می بخشد، عدد یک بر سازندهٔ همگی اعداد و به راستی که پیش بایست هستی داشتن آنهاست، بی آنکه به تماس آنها و پاره شدن در آید. و همان گونه که عدد یک ـ عدد آفرینندهٔ همه اعداد ـ نقطهٔ آغاز اعداد است، بازتاب آن عدد، بی نهایت و کمالی است که همهٔ اعداد دیگر را در خودش نهفته دارد و بازتاب آن عدد، بی نهایت و کمالی است که همهٔ اعداد دیگر را در خودش نهفته دارد و بازیاب همهٔ آفرینش و نمودهای متناهی آن به شمار می آید. در این نقطه تنها تهیگی به جا می ماند که خاستگاه همهٔ گیتی است و گیتی روزی در آن کشیده و ناپدید خواهد شد. «خویشتن» ما خداست: عدد یک درون ما. اما به کمال که رسیدیم، این عدد یک به عددی فراسوی دریافت آدمی، عدد بی نهایت، گسترش پیدا می کند. راه انسان از عدد یک، از زایش آگاهی، آغاز شده و به عدد بی نهایت می رسد که سراپای گیتی را در یک،

نيروهايي جادويي تلقينگري... دكه ١١١

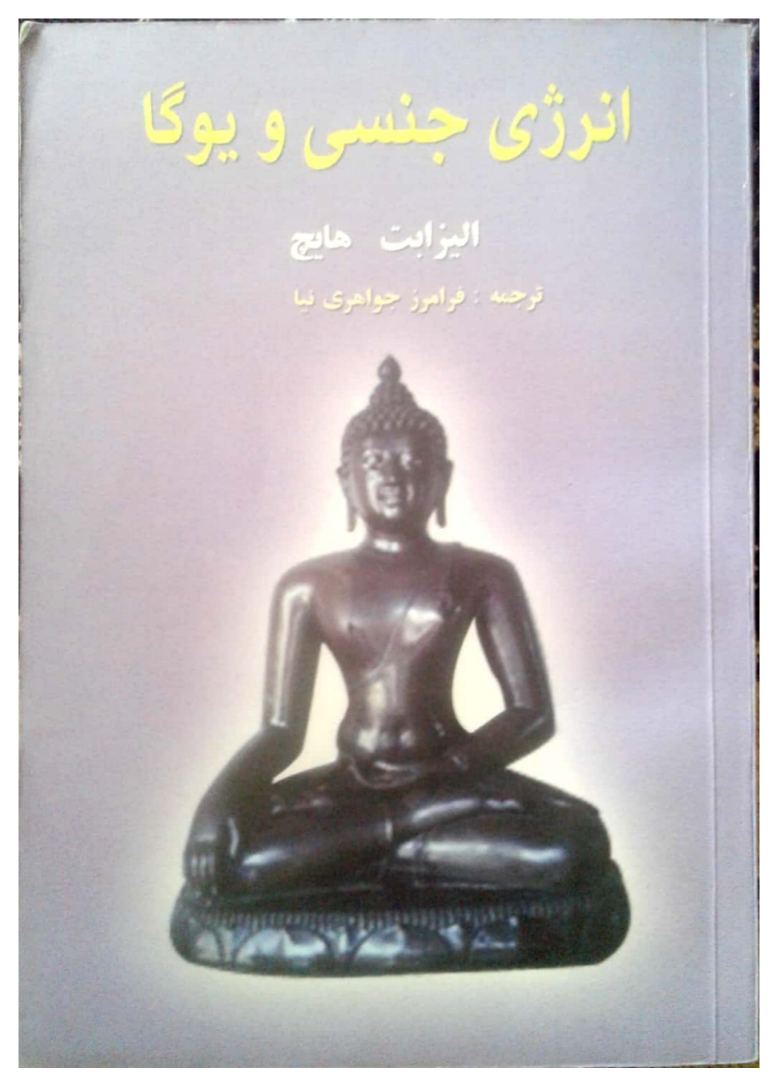
آگاهی در بر میگیرد.

درست همانگونه که نوای آغازین آفرینش همهٔ آواهای دیگر را با هماهنگهای خودش پدید آورد و همانگونه که ما، هنگام به نوا در آوردن همزمان هماهنگهای آن، تنها همان نوای یگانهٔ بزرگ آغازین را می شنویم، ما نیز روزی عدد یک - همانا نفس آیانه و بی همتای خداوندی - خواهیم شد که با جان بخشیدن به همهٔ ارتعاشاتی که هستی دارند، سراسر گیتی را از خویش آگنده می سازد. و روزی خواهد رسید که همهٔ انسانها، همه زیوندگان و همهٔ آفرینش، برانگیخته و به نفوذ در آمده و زنده و بیدار گردند و از نیروی همه جاگستر عدد یک به زندگی ای جاودانه در خداوند فرا خوانده شوند.





Scanned by CamScanner



Scanned by CamScanner

# بخش هشتم

### هفت پلهٔ نردبان يعقوب

تا زمانی که انسان هنوز زیوندهای ناآگاه است، لوگوس ـ نیروهای او، همچون جانوران به گونهٔ خودکار و بنا بر قوانین طبیعت، در ردهای ناخوداگاه کار میکنند و نيروي جنسي او خود را تنها به چهرهٔ خواهشي جسمي . جانوري به نمود در مي آورد که او را به سوی رها ساختن خویش از تنشهای ناخوشایند عصبی ای که از انباشته شدن توان جنسی مایه بر می گیرند، پیش می راند. بر همین اساس، حالت اگاهی او چیزی نیست، مگر شوری که جانوران به آزادسازی فشار درونی خویش دارند. او از مهر هیچ بویی نبرده، چرا که هنوز از دیدگاه روحی نمی تواند نیاز خاموش و ناخود آگاه خویش به مهرورزی را تجربه و احساس کرده و به نمود در آورد. مراکز بالاتر او هنوز در وضعیتی خفته به سر می برند؛ دل او مرده است. کشش جنسی او را از این سردگی آشکار بیدار می کند. او در حالتی از هیجان جسمانی ـ که از نیروی جنسی اش مایه می گیرد ـ به گونهٔ غریزی به جستجوی یک جفت بر می آید. و طبیعت او را گول می زند، چرا که هیجان جنسی تنها به هدف فرزندآوری و برفزودن جریان بزرگ زندگانی برای رسیدن به هدف بزرگ مینوی ساختن کرهٔ خاک یاری میرساند. انسان بدوی از همهٔ این ها ناآگاه است. او خواهش های جنسی اش را تنها برای کامجویی دنیال می کند. با این همه، قوانین تمدن انسانی و نگرشهای عمومی اجتماعی بیشتر زمانها اجازه نمی دهند که کشش جنسی، همین که به احساس در آمد، برآورده گردد. و او چه خوش اش بباید و

چه نیاید، ناگزیر می گردد کامجویی خود را کمی دیرتر انجام دهد. حتا در مان میاه بوستان بدوی و قبایل بوشمن انیز مردان جوانی که به بلوغ رسیده اند، می بایست خواهش جنسی سالم خویش را تا فرا رسیدن زمان آیین بزرگ نگاهداری کنند. تنها در آن زمان است که با رازهای کنش جنسی آشنایی داده می شوند. چه در میان سایر بخش های جهان و چه در میان نژادهای سفیدپوست باختر، آیین این است که انسان می بایست در آغاز و پیش از آن که سرانجام فرصتی پیداکند تا خواهشهای جنسی اش را فرو نشاند، نخست انگیزهاش را چند زمانی تاب آورد؛ در حالی که جانور برانگیخته از خواهش جنسی جفتی در خور خود را جستجو کرده و بیشتر زمانها، بی درنگ پیدا می کند. بنابراین، بر انسان بایسته است که دورانی را در چشمداشت سپری کند. در این دوران تنش او روی هم افزوده می گردد و از آنجا که راه رهایش بی درنگی پیدا نمی کند، این نیرو تلاش می کند تا خود را از راه دیگری - از راه گذرگاههای عصبی - آزاد سازد. تنش آزاد نشده افزایش پیدا می کند و بدین گونه، انسان با نوسانات و ارتعاشاتی که هر دم فزونی می گیرند شارژ می گردد. با این همه، چنانچه ارتعاش گونهای از انرژی افزایش پیدا کند، آن انرژی دیگر همان انرژی پیشین نخواهد بود. بنابراین، نخستین دگرگون سازی نیروی جنسی، هر اندازه هم که اندک باشد، پیشاپیش رخ داده است! تنش تازهای که از انباشته شدن افزایش پیدا کرده و نوسانات بالاتری یافته است، دیگر تنها روی اندامهای جنسی انسان کار نمیکند، بلکههم چنین، روی اندامهای بالاتو او كه توان پذيرش و به نمود در آوردن ارتعاشات بالاتر را دارند نيز به كار مي افتد. این نیرو تأثیر اضافی برانگیخته ساختن ذهن او را نیز در پی می آورد و مغز فرد را وادار میکند که در پی یافتن ایده ای و پاسخی بگردد. بنابراین، خواهش جسمانی آگاهی او را بیدار کرده و بدین گونه، نخستین سوسوی طلوع آگاهی در او تابیدن آغاز می کند. دیریا زود، فرد فرصت آزاد ساختن خواهش جنسي اش را پيدا مي كند، چرا كه از او خواسته نمی شود جلوی این خواهش خود را بگیرد. با همهٔ اینها، در همین میان، نخستین گام دگرگون سازی نیروی جنسی برداشته شده است. راستی این است که این امر به همین سادگی و تندی که سخن می گوییم، روی نمی دهد و با آنکه اثراتش نیز در هر انسانی جداگانه است، پیامدش کمابیش یکسان است.

چنان که پیش تر اشاره کردیم، انسان می تواند برخی حالات درونی عصبی را که مشتر زمانها بسیار بیم انگیزند و روان شناسی امروز آنان را به نام «بازداشت» می نامد، در خویشتن گسترش دهد. این حالات زمانی روی میدهند که مراکز بالاتر اعصاب فردی هنوز به کار نیفتاده و بنابراین، هنوز نتواند نیروهای جنسیاش را به نیروی آفریننده دگرگونی بخشد، اما با این همه، او زندگیای پرهیزکارانه را در پیش گیرد. اما اگر او در همین حالت از پیشرفتگی اش تنها برای دورانی کوتاه جلوی انگیزههای جنسی خویش را گرفته و سپس لگام آن را آزاد کند، دچار بیماری «جلوگیری» نخواهد شد. او در این حالتِ هنوز ناآگاهش، نخستین گامهای راه دگرگون سازی نیروی جنسی را، بی آنکه برایش از پیش نقشه ای کشیده باشد، برداشته است. چه چیز او را به چنین کاری وادار میسازد؟ نیروی جنسی کامیابی نیافته. بنابراین، می توانیم بگوییم که نبروی جنسی درون ما خودش به ما یاری می دهد تا آن را دگرگون سازیم. این نبرو، درست از نرسیدن به کامیابی بر تنش خود افزوده و با تلاشی ذهنی، آگاهی فرد را سشاييش به ميزاني اندك بالاتر برده وگسترش مي بخشد. بدين شيوه، هر زماني كه فرد نته اند خواهش های جنسی اش را همین که سر بر آوردند، برآورده سازد، از پلهٔ بعدی نردبان آگاهی رو به بالندگی بالا می رود. او گام به گام بالا می رود تا آن که به گامهای مي رسد كه در آن نه تنها از خواهش جسماني خودش، بلكه هم چنين، از خويشتن خودش اگاهی دروتی پیدا می کند. با این همه، پیشرانی نیرو در او به پایان نمی رسد و با تنش پیوسته بازگردنده و فزونی یابندهاش، فرد را یاری داده و به او فشار می آورد تا گام به گام، حالات بالاتر آگاهی همپای میزان این نیرو را تجربه کند. اندک اندک او به ردهای خواهد رسید که در آن، در حالتی از شور جنسی، احساس از همه رو جانوری شهوت رانی خویش را رها کرده و به جای آن، نخستین تقلید با هم بودن انسانی را ـ حتا اگر هنوز تنها به چهرهٔ ابتدایی سرسیردگی جسمانی باشد ـ به نمود در آورده و تجربه می گذاد. با آنگه شاید این امر چیزی بیش از یک مالکیت جویی و فرو دست شدن شهوت آمیز نباشد، باز هم میان فرد و جفتی که از راه آمیزش جنسی به شناخت شودیکتری از او رسیده است، پیوند انسانی تازهای شکوفا گردیده است. در اینجاست که نخستین نشانه های نرمی و مهربانی، نخستین نشانه های مهر، پدیدار می گردند. یدین گونه دل مردهٔ انسان گرمی یافته و بیدار می گردد. اینک، در ردهٔ دوم به نمود در آمدن نیروی جنسی، خواهش از همه رو جنسی فرد جای خود را به خواهش ردهٔ بالاتر عاشق بودن می دهد. وانگهی، از آنجاکه او آغاز می کند به عنوان یک شخصیت از میان توده های بی نام مردم سر برآورد، بدین گونه، دیگر خرسند نمی شود که با هر جفتی که توده می نام مردم سر برآورد، بدین گونه، دیگر خرسند نمی شود که با هر جفتی که پیش آید آمیزش جنسی داشته باشد، بلکه کسی را جستجو می کند که برای خودش و پیش آید آمیزش جنسی داشته باشد، بلکه کسی را جستجو می کند که برای خودش و خشن و ناآگاه و ابتدایی به چنین رده ای می رساند، شاید چندین زندگی به درازا انجامد. خشن و ناآگاه و ابتدایی به چنین رده ای می رساند، شاید چندین زندگی به درازا انجامد.

انسان ابتدایی ای که هنوزگرفتار روند آهسته و طبیعی اش در درازای روزگاران است، گامهٔ سوم بالندگی خویش را تنها در زندگی های آینده اش می تواند آغاز کند. در آن زمان، او دیگر کشش جنسی اش را بی نگرش و بی تشخیص برآورده نخواهد ساخت. گزیننده تر می شود و هم چنین، کوشش می کند تا جفت خویش را خرسند تر سازد. پیوندی که با جنس مخالفش دارد، جای خود را به آمیزه ای از خواهش جنسی و حس با هم بودنی می دهد که رنگ مالکیت نیز دارد: ویژگی ای که با آن که هنوز ابتدایی و خودخواها نه است، باز چهرهٔ پایین تری از مهر است. انگیزهٔ در آغاز از همه رو جنسی او بنک جای خود را به عاشق پیشگی ای می دهد که او را به فردی ویژه بند می کند.

این شیفتگی با آتش نیروی جنسی او که از راه انتظار کشیدن زبانهٔ بیشتری یافته است، باز هم برانگیخته تر می گردد. از سوی دیگر، خواهش جنسی فرد با امید ربودن دل دلدارش بالا می گیرد. چنین نیروهای جنسیای که به ردهٔ بالاتری برانگیخته شده اند، چنانچه پیش از تخلیه شدن به راه بندهایی برخورند، با اثر تندتری روی مراکز بالاتر تأثیر می گذارند. می توانیم از دل تاریخ بشر نمونه های بسیاری را بیرون کشیم که ناساز با همهٔ نشان می دهند دلدادگان درمانده از برآوردن خواهش های جنسی ای که ناساز با همهٔ

راهبندهای پیش روی شان به راستی برای دست یافتن به جفتهای دستیابی ناپذیر خود استوار بودهاند، تا چه اندازه از خود رفتارهای زیرکانه و نبوغ آمیز نشان داده اند. نیروی جنسی ناکام مانده روی مراکز بالاتر، به ویژه روی خرد انسان، اثر بسیار برانگیزندهای میگذارد. خرد برانگیخته به دلدادگان نوید می دهد که با برآورده ساختن خواهشهای جنسی شان به بالاترین شادمانی ها دست خواهند یافت. بدین گونه، شیفتگی آنها به یکدیگر باز هم فزونی می یابد و سرانجام، از روی مهر با یکدیگر پیمان زناشویی می بندند. در انسانی که به خواستهاش رسیده و ازدواج گرده است، نیروی جنسی بی هیچ بازداشتی جریان آزاد پیدا می کند. امّا، بیشتر زمانها قهرمانان تیزهوش ماجرای دلدادگی به دلزدگانی کام یافته و خسته بدل می شوند، تا آن که دست سرنوشت آنان را به دگرگون سازی دوبارهٔ نیروی خویش وادار سازد. شوهر افتاده به دام طبیعت، برای بی گمان شدن از اینکه خانوادهاش زندگی بهتری خواهد داشت ـ اگر که نه از همه رو، برای خرسندی ای که کارش به او می بخشد ـ آغاز می کند به کارش بیندیشد. او در پی دستاوردهای بیشتری می رود. در این راه، ناگزیر می گردد نیروی پیشتری را به گذرگاههای بالاتر انرژیاش روانه سازد؛ گذرگاههایی که از راه آنها بخش بزرگتری از نیروهای آفرینندهٔ او به گردش در می آیند. بدین گونه، نیروی جنسی و شیفتگی مهرورزانهٔ یک انسانِ با آگاهی میانه او را وادار میسازد تا بخشی از نیروی انگیزانندهاش را به ردهٔ ذهنی هدایت کرده و آن را به تلاشی ذهنی تبدیل سازد. او اندک اندک با شیرینی کار آفریننده آشنایی یافته و از این راه گونهای خویش ـ استامی را تجربه می کند. خود ـ آگاهی اش گسترده تر و افزوده تر می شود و گذشت زمان، حس مالکیت و شهوتی را که در آغاز به شریک زندگیاش که اینک مادر فرزندان اوست، داشته، به پیوندی انسانی ـ روحانی دگرگون میسازد که از هماهنگیای درونی و مهرورزانه سرچشمه می گیرد و، به خودی خود، چهرهٔ بالاتر و بی منیّت تری از عشق است. بدین گونه، او ناآگاهانه و بی آنکه متوجه باشد، نیروهای جنسی اش را به گونهٔ فزاینده روانهٔ مراکز بالاترش ساخته و اندک اندک به ردهٔ چهارم بالندگی آگاهی میرسد. او أغاز به دریافت و بازتاباندن ارتعاشات باز هم بالاتری میکند که مراکز عصبی بالاتری را برانگیخته و گشوده می سازند. او آغاز می کند باز هم بیشتر بیندیشد و این بار نه، تنها

دربارهٔ اینکه چگونه غرایزش را بهتر برآورده کند و چگونه خوشی های جنسی ـ حسی باز هم بیشتری به دست آورد.هم چنین، آغاز میکند به چیزهای بالاتر گرایش نشان دهد. در پی آن میرود که به زندگی اش غنای بیشتری بخشد و اندک اندک منش بالاتری پیدا می کند. در می بابد که حتا در عشق جسمانی نیز تنها یک نفر که با او نزدیکی روحانی احساس میکند، می تواند به او خرسندی ببخشد. دلش می خواهد و چشم بدان دارد که دلدارش اندیشه و سلیقهای چون خود او داشته باشد. اما، درخواست های فراوانی که در عشق دارد، شمار همسرانی را که می توانند در خور او باشتد، و بنابراین، امکان دستیابی او به کامیابی همه سویهٔ جنسی را کاهش می دهد. هر چه سلیقهاش لطیف تر می شود، کامیابی یافتنش نیز دشوار تر می گردد. نیروهای جنسی انباشته شده وكام نيافته او به آگاهي اش فشار مي آورندكه تندتر و باز هم بالاتر پيش رود و ارتعاشات باز هم بالاترى را ادراك كند. از اين راه، مراكز عصبى بالاتر بعدى اش را به كار مى اندازد. آغاز مى كند به سوى دانش (!) گرايش پيدا كند. بدين گونه، به ردهٔ چهارم رسیده و اندک اندک در آن جای میگیرد. اینک به آموختن و بررسی کردن رو آورده و آرزومند پی بردن به رازهای جهان می گردد. افقهای ذهنی اش گسترش پیدا می کنند. نیروهای آفرینندهٔ او دیگر خود را تنها از راه بدن و به چهرهٔ نیروی جنسی آشکار نمی سازند، بلکه نمود نیروهای احساسی و ذهنی و ارادهای فزونی یافته تر را نیز به خود می گیرند. بر پیشهاش «سوار» می شود؛ شاید مقام بالایی داشته باشد؛ از میان تودههای مردم سر بر می آورد.هم چنین، به کمک تنش حیاتی بالاترش و آگاهی ای که ارتعاشات بالاتری را درک میکند، نوساناتی بالاتر را روانه اندامهای جنسی اش میکند و بدین گونه و به همان نسبت، در توان جسمی - جنسی اش (!) افزایش پدید می آورد. هر چه ردهٔ آگاهی انسانی بالاتر باشد، نیروهایی که می تواند روانهٔ مراکز عصبی و اندامهای پایین ترش کند و به همان نسبت، شادکامی هایی که از آمیزش جنسی (!) می تواند به دست آورد، بیشتر و نیرومند ترند. با این همهٔ، برای این امر، به جفتی نیاز دارد که چون خودش برتر باشد. او در زندگی عشقی اش در پی زنی استثنایی و اهل درگ می گردد که همپای خودش باشد و با او بتواند پیوند ذهنی و احساسی و روحانی والایی برقرار کند. او پیشاپیش آزموده و می داند که برآورده شدن همه سویهٔ نیازهای

تن و اندیشه، و شادمانی راستین را تنها هنگامی می تواند به دست آورد که جفتی با ارزش و همپایه خودش داشته باشد. جفت او می بایست توانایی دنبال کردن او تا ارتعاشات بسیار افزایش یافته را داشته باشد و بتواند از عشقی پر شور و با این همه، متعالی، برانگیخته گردد و گذشته از این ها، بتواند این عشق را با همهٔ هستی اش (!) به او بازگرداند. او پیشاپیش از تفاوت میان کیفیت و کمیت آگاه است و بنابر همین نگرش فیز زندگی می کند، چرا که به هیچ روش دیگری نمی تواند زندگی کند!

به راستی که جای بسی درد و اندوه است که فردی با ردهٔ بالندگی بالا بتواند هنگام مهرورزی ارتعاشات بسیار بالایی را روی کار آورده و ارزانی دلدارش سازد، اما جفت او ند اند یا به پایش پیش آید. چه دردناک است حس تنهایی چنین انسانی!

هنگام فرونشست آب در کنار دریا می توان به گوش ماهی های بسیاری برخورد که با خیزابه ها بالا آمده و در زیر آفتاب خشک شده اند. بچه که بودم، خوی آن داشتم که بکوشم این نیمه ها را کنار هم نهم تا بار دیگر با هم جفت شوند. بسیاری از صدف های ساده بودند که پوسته هایی از همه رو صاف و دوره هایی بی لبه داشتند. حتا اگر دو صدف به راستی از آن یک جانور نبودند، بیشتر زمانها به خوبی با هم جفت می شدند و من می توانستم آنها را ببندم. کمیاب تر از آنها، گوش ماهی هایی بودند که پوسته بیرونی و لبه موجدار و ناصافی داشتند. آنها بسیار زیباتر و شخصیت دار تر بودند و تنها زمانی آنها را می توانستم به درستی کنار هم گذارم که جفت راستین یکدیگر بوده باشند. آنها با صدف جانوری دیگر جور در نمی آمدند...

انسانها نیز همین گونه اند. انسان بدوی می توانست جفتهای بسیاری را بیابد که در کنارشان زندگی آرامی داشته باشد. شوهر نیازهای زندگی را فراهم آورده و زن از شوهر و فرزندانش نگاهداری می کند. آنها بار زندگی را در آرامش بر دوش می کشند. خوی و عادت، کودکان و خانواده، آنها را به یک دیگر پیوند می دهد، بی آنکه با یک دیگر هماهنگی روحانی ژرفی داشته باشند، چراکه آنها هنوز روحانی نشده اند و منش ویژه ای ندارند. هر چه انسانی مینوی تر گردد، ویژه تر و بی همتاتر می شود و برایش ارزش بیشتری پیدا می کند که جفت و همسری از همه رو هماهنگ با ردهٔ خودش داشته باشد. هر چه منش فردی ویژه تر باشد، برایش کمتر امکان پذیر می گردد که با

جفتی ناهمهای خودش زیر یک بام زندگی کند. میان این دو هیچ آرامشی نمی توانید یافت شود. هر چه رده انسانی بالاتر باشد، برایش بایسته تر می گردد که ردهٔ فرد، هوش و سلیقه و شیوهٔ اندیشه گری جفت زندگی اش - تا جزئیات عشقبازی و به راستی که سراپای هستی او -بی کم و کاست با خودش هماهنگی داشته باشد. تنها با چنین زنی است که او می تواند برخورد جنسی شادمانی بخش و نیاز برآوری داشته باشد که در آن هر دو نفر به یکی شدن همه رویهٔ روح و تن و اندیشه دست یافته و چنین همایش باشکوهی را بیازمایند.

بدین گونه، انسان به آرامی به ردهٔ پنجم میرسد. در این ردهٔ آگاهی او به جایی رسیده است که می تواند نیروهای آفریننده اش را هم به چهرهٔ جنسی و هم به چهرهٔ نیروهای روحی ـ ذهنی و فراتر از اینها، به چهرهٔ ارادهٔ آهنینی هر دم رو به فزونی، به نمود در آورد. او نیروهایش را از خود باز می تاباند: بخشی از آن را پیشاپیش به چهرهٔ خرد ناب، بخشی را به چهرهٔ کردارهای روحانی و بخشی را به چهرهٔ جسمانی؛ در مر راستایی که دلش بخواهد و بنابر حالت آگاهی اش. او مراکزی از مغز و اعصاب راکه توانایی تاب آوردن نیروهای ذهنی ناب و تنشهای بالا را دارند، به کار انداخته است. پایداری اعصاب و بدنش چنان افزایش یافته که می تواند ارتعاشات بالای ذهنی را، بی آنکه که تباه شود، پذیرا شده و آنها را از راه تن خویش چون نیروی جنسی به نمود در آورد. او در عشق ورزی بسیار پرشور است و از خود مهری درونی و روحانی را باز می تاباند. و اندام های جنسی اش که از زمان زاده شدن نیرومند و مقاوم بوده اند، به همان اندازه، توانایی به نمود در آوردن تنشهای شهوانی و بالا را نیز دارند. او آفریننده شده است؛ دریچه های هر لایهٔ درونش ـ از دریچه های ذهن او گرفته تا دریچه های کالبد جسمانی اش ـ همگی بازند. تنها دو مرکز دیگر مغزش که در آینده ارتعاشات خدایی بسیار بالاتر را پذیرا شده و به نمود در خواهند آورد، هنوز در حالت خفتگی هستند. چنانچه فردی همهٔ نیروهایش را به گونهٔ یکدست بازتاباند، اندامهای نمودار سازندهٔ این نیروها نیز به گونهٔ یکدست در او بالندگی پیدا کرده اند و بدین گونه، انسانی که ذهنیتی بسیار بالا دارد، از پیکری نیرومند، تندرست، و زیبا چهره نیز برخوردار است. این همان ردهای است که انسان برای نخستین بار - چنانچه دلش بخواهد - می تواند بی آنکه گرفتار عصبی شدنهای بیمارگونه و دیگر دشواریها گردد، از نمودهای جنسیاش دست کشد، چرا که می تواند این نیروی خویش را، بی هیچ بازدارندهای، در ردههای بالاتر به نمود در آورد. نگرش دلخواهش - همانا آگاهیاش - هر جا که باشد، نیروی آفرینندهٔ بالای او خود را از راه مراکز همسوی مغز و اعصاب و اندامهایی که با این نگرش همسویی دارند، به نمود در می آورند. او می تواند نیروی جنسی اش را هویدا ساخته و آن را چون عشق تجربه کند، فرزند آورد یا، اگر خواست به جهان اندیشه ها روی گرداند، اندیشههایی با ذهنیتی بسیار بالا و آفریننده - الفاگرانه را به نمود در آورده و آنها را چون تخمههایی بارور پراکنده سازد. او شهودی و الفاگر شده به نمود در آورده و آنها را چون تخمههایی بارور پراکنده سازد. او شهودی و الفاگر شده نوابغ بزرگی را به یاد آوریم که گذشته از آن که از دیدگاه جنسی بسیار توانا و نیرومند بودند و عشقی شهوانی را تجربه کردند، با اندیشههای بالا و آفریننده و الهامی خویش به ژرفای انسانیت نیز راه پیدا کردند. آنها با انسانها آمیخته، فرزندانی اندیشه گر پدید آوردند، جهانهایی تازه آفریدند و روند تاریخ را دگرگون ساختند، درست به همانگونه که می توانستند با نیروهای جسمانی خویش زنی را خوشبخت ساخته و به او فرزند

تاریخ به ما میگوید که نوابغ بزرگ، هنگام انجام کارهای آفریننده، بیشتر زمانها تا ماهها از نمودهای جنسی پرهیز کردهاند. آنها همهٔ نیروهای خویش را در راستای اندیشه به کار گرفته، اما پس از آن که کارشان به پایان رسید، بار دیگر و بی آنکه از توان جنسی شان کاسته شده باشد، به عشق داغ و پر شور روی آوردهاند. این مردان که در ردهٔ پنجم بالندگی آگاهی بودند، نیروی آفرینندهٔ خویش را، پیشاپیش، چون حالتی از هستی تجربه می کردند. آنها آن را چون شادمانی کار و هستی خویش می آزمودند و تأثیرشان، از هر سو که بنگریم، تأثیری جادویی افریننده بوده است. بهایی ندارد که چنین مردی نیروهایش را در پایهٔ یک دانشمند، سیاستمدار، فرمانروا، فرزان -اندیش به نمود در آورد، یا در پایهٔ یک بازیگر، آهنگ ساز، نگاره گر، تندیس ساز یا یک نویسنده. بزرگی او به اندازهٔ تأثیری است که از خودش به یادگار می گذارد. بهایی ندارد که این مردان کجا و کی زندگی کرده یا در حال زندگی هستند. آنها فراسوی زمان و جایگاهند و

کارشان در همهٔ زمانها چون نور ایزدی بر سراسر کرهٔ خاک می درخشد و روشنایی اش را بر فراز دنیای متناهی و گذرای ما پراکنده می سازد. یک ارسطو، فیثاغورث، افلاطون یا بر طور یک اسپینوزا، لایب نیتز، کانت، فلوطین به همان اندازه از زمان و جایگاه فراتر است که یک اسپینوزا، لایب نیتز، کانت، شکسپیر، گوته، میکل آنژ، لئوناردو داوینچی، تیتیان، ارامبراند، روبنس؛ یا یک بتهرون، موزارت، باخ یا یک گالیله، ادیسون، مارکونی، پاراسلوس، هانمان یا دیگر غولهای اندیشه و هنر دنیای ما. آنها به ژرفای آفرینش نگریسته و چیزهایی را که در ردههای بالاتر آزموده بودند، بر ما فرود آورده و آشکار گردانند. «هیچ شادمانی ای بزرگتر از آن نیست که انسان به پهنهٔ خداوند نزدیک شده و آن را به پایین، سوی انسانها، آورد از ایر را بتهوون در نامهای به وِگِلرز ٔ یاد آور شده است. چه مهر روحانی بزرگی داشته است او که فرو آوردن شادمانی بر مردم را بزرگترین شادمانی خویش می انگاشته است! بسیاری از این نوابغ عشق جسمانی را آزموده و از آن پُراپُر شادی برگرفته اند. با ایر همه، نه نباز است و نه می توان در اینجا شمار مردان بسیار بزرگی را یاد کرد که مهر انسانی را به مهری خدای دگرگون ساختند. برای نمونه، افلاطون را که عشق آرمانی به نام او «افلاطونی» خوانده می شود و دانته را که در «کمدی الهی»اش انگارهای از مهر پاک آسمانی را در بئاتریس به نقش کشید، نام می برم. هم چنین، می بینیم که بسیاری از این انسانها بی آنکه متعصب باشند، سخت دین دار بوده و خداوند را آرزو کردهاند. می دانیم که بسیاری از این غولها می توانستند دیر زمانی از به نمود در آوردن نیروهای جنسی خویش پرهیز کرده و با این همه، تندرست و هماهنگ به دور از بازداشتگی ها به سر برند. از بتهوون پرسیدند که چرا ازدواج نمیکند. پاسخ داد: «چگونه می توانم موسیقی ام را بنویسیم، آنگاه که ناگزیر باشم نیروهایم را به پای زندگی زناشویی ریزم؟ به درستی که انسان نمی تواند دو فرمان ران داشته باشد. او می بایست برگزیند که نیروهای آفرینندهاش را سوی مراکز پایین تر فرستد یا سوی مراکز بالاتر. انسانهای به راستی بزرگ هرگز زندگی شهوتبار نداشته اند. از سوی دیگر، انگاره های هرزگی هیچگاه انسانهایی بزرگ نبوده و نخواهند بود. نماد نمایشی این راستی را در داستان توراتی «سامسون» مسی بابیم: سامسون از نیروهای جادویی شکست ناپذیر و هماوردناپذیری برخوردار بود که چون موهایی پرپشت و انبوه از مراکز عصبی بالاتر مغزش یا همانا کاسهٔ سرش، بیرون زده بودند. این نیروها که به او توان جسمانی افسانه واری بخشیده بودند، همین که او نیروهای جادویی ـ آفریثنده اش را روانهٔ مراکز پایین ترش ساخت و در راه آمیزش جنسی با «دلیله» بر باد داد، چون موهایی که تراشیده شده باشند، از او رخت بر بستند. همزمان با اینها، او «کور» شد و بینایی روحی و آزادی روحانی اش را از دست داد. او را به «زندان» برده و جدای از دیگران در خودش زندانی ساختند. اما از آنجا که او در «زندان» توانست دوباره راه بازگشت به خودش را بیابد و نیروهایش را بازیابد، توانست آنها را بار دیگر به نیروهای جادویی - خودش را بیابد و نیروهایش را بازیابد، توانست آنها را بار دیگر به نیروهای جادویی - نیروبخش او باز آغاز به روبیدن کردند و بلند شدند و او بار دیگر توانایی انجام کارهای نیروبخش او باز آغاز به روبیدن کردند و بلند شدند و او بار دیگر توانایی انجام کارهای فرو ریزد. بدین گونه، او از رنج خویش رهایی یافت.

باری، آگاهی انسان خود را اندک اندک به پلهٔ ششم نردبان یعقوب می کشاند. در این رده به پیامبران، قدسیان، آموزگاران بزرگ باختر زمین و استادان و ریشی های اخاور زمین برمی خوریم. آنها با نیروهای آفرینندهٔ هر رده ای آشنایی یافته و بر آنها چیرگی همه سویه به دست آورده اند. آنان می دانند که تهی ساختن این نیروی خدایی در بدن، برای کسانی که نیروی حیاتی خویش را در پایهٔ نیروی آفریننده به کار می گیرند، زیانی به گونهٔ انکارناپذیر غمانگیز است و بنابراین می توانند شادمانی ها و شادکامی های روح را دریافته و تجربه کنند. خواهش جنسی همچون میوه ای رسیده از یک درخت، از آنان فرو افتاده است. اندام های جنسی ایشان به همان نیرومندی و سالامت سایر فرو افتاده است، چرا که روح است که بدن را می سازد و توانمندی روح خودش را در پیکری کامل به آشکار در می آورد. با این همه، از آنجا که بدن فرمانبردار روح است،

اندامهای جنسی برای بدن خودشان کار کرده و برای آن هورمونهایی فراهم می آورند که موردنیاز نگاهداری سلامتی و توان آن هستند و به کار می آیند تا آن را توانی هر دم تازه شونده بخشند. در بدن این افراد توانایی جنسی در حالتی از خفتگی به سر می برد. نیروهایی که این اندامها را برای فرزندآوری برانگیخته میساختند، اکنون روانهٔ مراکز بالاتر مغز و اعصاب شده و در پایهٔ نیروهایی روحانی، در راهی خدایی - آفریننده به کار گرفته می شوند. این انسانها کنش های آفرینندهٔ انسانی را کنار گذاشته اند، نه کارهای ادبی میکنند، نه برای مردم موسیقی میسرایند و نه در پی شکوه و کامیابی این جهانی می شتابند. به جای این ها، نیروی آفرینندهٔ خویش را تنها به چهرهٔ خردی روحانی ـ ایزدی و مهری که خدایی است و همهٔ جهان را در بر می گیرد، از خود باز می تابانند. این نيرو بالاترين، پايداري ناپذيرترين و به همه چيز راه برنده ترين نيروها ـ يا همانا نيروي خداوند ـ است. تنها زمینهٔ کاری پیامبران زمینی این است که راه رستگاری و بازبرخیزی را نشان کسانی دهند که هنوز در تاریکی یا نیمه روشن پگاه جانشان به سر برده و رنج می کشند و با همهٔ توان خود خواهان رهایی از رنج هستند. این مردان خدمتگزاران خداوندند. بیشتر آنها هنگام پای نهادن به این جهان، پیشاپیش، فراخوان الهی انجام چنین کاری را داشته اند. اما، بوده اند و خواهند بود کسانی که تنها در درازای زندگی هاشان به چنین ردهای خواهند رسید. چنین مردان بزرگی در میان ما بوده و هنوز هم هستند. در باختر آنها را به نام قدیس، عارف یا پیامبر و در خاور به نام ریشی ها می شناسیم. یافتن آنها دشوار است، چرا که نمای بیرونی شان همچون سایر مردمان است، اما تنها کسانی توانایی شناخت ایشان را دارند که در ردهای درست پایین تر از ردهٔ ایشان باشند. چه بسا دیگران آنها را ستایش کنند، چرا که بزرگی شان را ـ با آن که نمی توانند درکشان کنند ـ احساس می کنند. برخی حتا از ایشان بیزارند، چراکه بزرگی آنها و تأثیرناپذیری ایشان از همهٔ وسوسهها را حس کرده و بنابراین، خود را در برابر ایشان پست و ناچیز احساس میکنند. با همهٔ اینها، کسی که خداوند را از ژرفای قلبش جستجو کند، آنها را خواهد یافت، چراکه «از راه نیکویی و بر و بار ایشان است که ایشان را خواهی شناخت...» (۲۰:۷:۱نجیل متا).

در ردهٔ هفتم، انسان آگاهی اش را تا آنجا بالیدگی بخشیده است که می تواند همهٔ این

چهره های نیروی خدایی - آفریننده را از بالاترین ارتعاشها به زیر فرمان گرفته و بی آن که خود با آگاهی اش به رده های پایین تر فرود آید، از آنها در هر شکلی بهره گیرد. او زندگی را آگاهانه درون خودش تجربه می کند، یا بهتر بگوییم، در آگاهی اش خود زندگی است. او در خودشناسی ای همه سویه، در حالت خدایی ای از خود - آگاهی، و حالت مطلقی از هستی که در آن هیچیک از اتم های هستی اش ناآگاه بر جای نمانده است، به گونه ای آگاهانه با خداوند یکی و همسان شده است. او همچون موسی که با خداوند رو در رو سخن گفت: درک می کند و خود می تواند بگوید که: «من آنم که هستم.»

خداوند هستی جاودانه است. و اگر به راستی من هستم (بخشی از فعل «بودن» در حالت ضمیر اول شخص) بنابراین، در آگاهی ام خود هستی یا خداوند، گردیده ام. این همان بالاترین ردهٔ آگاهی است که در آن انسان و آفریدگارش از این که زیوندگانی جدای از یکدیگر باشند، دست میکشند و «خویشتن» آدمی، در آگاهی ای جهانی و تک - خدایی، با پروردگارش یکی میگردد. کسانی را که به چنین رده ای رسیده اند، انسان - خدا می نامیم.

از همین روست که مسیح، آن نام دار ترین اما کم شناخته شده ترین انسان ـ خدای باختریان دربارهٔ خودش می گوید: «من و پروردگارم (پدر) یکی هستیم.» (۳۰: ۱۰:یوحنا)

انسان ـ خدایان در حالتی از آگاهی ناب ایزدی زندگی کرده و همهٔ نمودهای شان از این آگاهی خدایی، از خود خداوند، سرچشمه می گیرد. هر از چندی در این جهان انسان ـ خدایی زاده می شود تا نشان دهد که رسیدن به این حالت از آگاهی برای همگان امکان پذیر است. او راه به سوی خدا، یا پروردگار آسمانی ما را که در ناخودآگاه مان چشم به راه ماست، به ما نشان داده و راه پسر اسراف کاری ار در برابرمان می نهد که روزی، از حالتی که جز به خواهش های حیوانی اش به چیز دیگری بها نمی داد، بیدار شده و می گوید: «بر خواهم خواست و سوی پدرم خواهم رفت... (۱۵:۱۸:انجیل لوقا). آنگاه کمربسته به راه دراز گسترش دادن آگاهی پای می نهد و سفر

# ۱۲۸ که انرژی جنسی و یوگا بزرگ بازگشت به بهشت گمشده و خانهٔ آسمانی روزی پشت سر نهادهٔ «پدر» مهربانش را آغاز می کند که با آغوشی گشوده به سویش - به سوی ما - می آید و او را در میان بازوان خود گرفته و به سینه پدرانهاش می چسباند و در حالت والایی از آگاهی خدایی با او ـ با ما ـ یکی می گردد.

# بخش نهم

### سن جورج مقدس

هرکسی که برای تندی بخشیدن به پیشرفت خود بر نردبان سترگ گسترش دادن آگاهی، به آزمودن یوگا روی آورده باشد، می بایست با نیروی جنسی که تنها باری دهندهٔ برگذشتن او از پایین ترین تا درست بالاترین پلهٔ این راه است، آشنایی ژرف داشته باشد. او می بایست آن را پُراپُر در خویش به آگاهی رسانده و فرودست روحش سازد. به زبان دیگر، او نیاز دارد که نیروی جنسی اش را به نیروی آفریننده - روحانی دگرگون سازد.

چنانکه پیش تر یادآور شدیم، نیروی جنسی، این توان مایهٔ جهانی، اصل آفریننده یا همان لوگوس است و چه ما از آن آگاه باشیم و چه نباشیم، همانا هستی راستین آدمی، «خویشتن» خود او، «آفرینندهٔ» خود او، و «من آنم» اوست. از این رو، نیروی جنسی نابود ساختنی نیست، چرا که این امر به معنای نابودسازی خود آدمی است. ما تنها می توانیم نیروی جنسی را دگرگون چهره سازیم؛ تنها می توانیم همین نیرو باشیم! و چنانچه کسی به یاری این دست مایه به خودآگاهی همه سویه رسیده و بدین گونه، فرمانروای خودش گشته باشد، هم زمان، فرمانروای نیروی جنسی اش نیز شده است که جادویی ترینِ همهٔ نیروهای جادویی است، چراکه او خود همین توانمایه است! انسانِ جادویی ترینِ همهٔ نیروی جنسی اش را به نام «من» می شناسد. چنین فردی، با نیروی جنسی ای که آن را به نیروی آفریننده ـ خدایی دگرگون ساخته، می تواند معجزه ها انجام جنسی ای که آن را به نیروی آفریننده ـ خدایی دگرگون ساخته، می تواند معجزه ها انجام

دهد و پیرامون خویش جهانهای تازهای بیافریند. او بر سراسر پهنهٔ طبیعت - همهٔ نیروهای آن و همهٔ زیوندگانش - چیرگی به دست آورده و جادوگری سفید، یا همانا یک انسان - خدا می گردد.

داستان پرآوازهٔ سن جورج این راستی را به روشنی بسیار به انگار ما می آورد. آن قدیس بزرگ و آن انسان همه - آگاه بر اژدهای نیروی جنسی - پیروز می شود، اما آن را نمی کشد، بلکه با شمشیرش تنها به زمین میخکوب می کند، چرا که اگر بنا باشد به خداوند رسد و خدا باشد، به آتش این اژدها و توانمندیاش نیاز دارد و از آن نمی تواند چشم پوشد. او نبایست نیروی پیش برندهٔ خودش را نابود کند، بلکه می باید تنها آن را به زیر کشد. چرا که اگر بنا بود اژدها را نابود سازد، خودش را نابود می ساخت و دیگر نمی توانست مراکز بالاتر مغز و اعصابش را با آتش اژدها گرم کرده و نیروی جنسی را به چهرهٔ توان مایهای ایزدی - آفریننده از خودش بازتاباند. چنانچه می خواهیم به هدف خویش - خداوند - رسیم، به نیروی جنسی ای که خدمتگزار می خواهیم به هدف خویش - خداوند - رسیم، به نیروی جنسی ای که خدمتگزار می بازیاباند و به نیروی آفریننده دگرگون شده باشد، نیاز بی چون و چرا داریم و می بایست از آن چون پیشرانه ای در راه مینوی شدن، رهایی و باز برخیزی (!)

کسانی که راهی طریقت یوگا شده اند، بیشتر زمانها در زندگی های پیشین خود چند گامی را پشت نهاده و به گونهٔ ناخود آگاه هم که باشد، تجربهٔ آن را که نیروهای جنسی نمی بایست هدر داده شوند، همراه دارند. آنان دلشان نمی خواهد که بار دیگر به دام های طبیعت افتند، بلکه می خواهند از آنها بگریزند. اما، آنان نیز می بایست روزی تجربهٔ جنسی خویش را به دست می آوردند، چرا که نیروی جنسی نمود نیروی آفرینندهٔ خدایی نیز هست، با این تفاوت که در پایین ترین ردهٔ این نمود، در ردهٔ مادی، جای گرفته و نیروی روحانی فشرده شده در ماده، یا به زبان دیگر، نیروی روحانی مادیّت پذیرفته به شمار می رود. چنانچه این توانمایه را به گونهٔ سالم، بنابر قوانین طبیعت، به کار گیریم. گناه نیست. تنها زمانی گناه کرده ایم ـ اگر که اندیشهٔ گناه کردن به راستی درست باشد ـ که ویژگی جنسی خویش را از راه غددی که از کجروی ها و راستی درست باشد ـ که ویژگی جنسی خویش را از راه غددی که از کجروی ها و دستاویزهای ساختگی مان برانگیخته شده اند، به شیوه ای غیرطبیعی و گزافه، و بدون

مجگونه هماهنگی درونی، به ناروا به کار انداخته و با هدر دادن و هدف قرار دادن آن، میچار نیروهای بالاتر روحانی خویش را به پایین کشانده و تباه سازیم. چنین رفتارهایی انسان نبروسان اراده و هم از توان القاگری اش بازداشته و اندامهای جنسی او را بسیار م و ناتوان میکنند. هر کاری که فراتر از خواهش های طبیعی و معمولی بشر، با انگیزهٔ کامجویی مطلق و لگام گسیخته، روی غدد به گونهٔ غیرطبیعی شدهٔ آدمی انجام المبرد گیرد، بیشتر زمانها نیروی زندگانی، توان ذهنی و خوی و منش او راکاستی می دهد. با بررسی تاریخ بشر از دورانهای گذشته تاکنون به بسیاری انسانهای بسیار پیشرفته برد را این همه، بی آنکه نیروهای روحی بالایی داشته و با این همه، بی آنکه نیروهای ذهنی بری خویش را پایین آورده و سست گردانند، با شور و گرمی بسیار، از نمود جنسی عشق کامجویی کرده اند. آنها به سادگی و بنا بر قوانین ایزدی و طبیعی، از نیروهای آفرینندهٔ خویش بهرهٔ درست و طبیعی گرفته و عشق و سرسپردگیای جسمانی بر پایه دلدادگیای سالم را تجربه کردند. راستی این است که آنان نیروهای جسمانی خویش را به گونهٔ جسمانی مصرف کرده و توان مایهٔ روحانی آفریننده ـ ایزدی خویش را نه به جهرهٔ توانی جسمانی و در راستایی وارونه به کار گرفتند و نه در راه کجروی ها و شهوات پوچ و از همه رو حسى از بالا به پايين كشاندند. آنان هيچگاه شهوت گراياني سست اراده نبودند که بازیچهٔ هواشان باشند. وارون اینها، آنها بر خود و نیروی جنسیشان جبرگی داشتند. با این همه، این نوابغی که با شهوت عشق می ورزیده اند، هر اندازه هم که بزرگ بوده باشند، بی گمان تا زمانی که از زندگی عشقی شان دست بر نمی کشیدند، نمی توانستند پیامبر، جادوگر سپید، قدیس یا انسان ـ خدا گردند. آنها ناساز با بزرگی انسانی شان، هنوز با جنسیت خود یکی، و هنوز زیوندگانی انسانی بودند. حتا اگر، در حال انجام کار آفریننده، به بلندای روح ایزدی ـ که بی جنسیت است! ـ سربلند کرده و با نبوغشان یکی میشدند، کارشان که پایان میگرفت، بار دیگر به ردهٔ پایین تر انسانی خویش فرو افتاده و در آن، بار دیگر به موجوداتی جنسی تبدیل می شدند. بـ ه زبـان دیگر، آنان هنوز زیونده ای «کامل» نبودند و تنها در راهِ «کامل» شدن بودند.

یک قدیس یا انسان ـ خدا همهٔ این چیزها را در زندگیهای پیشیناش آزموده است وطبیعت دیگر نمی تواند او را به دام اندازد. او دیگر از تهی ساختن نیروی آفرینندهاش

در راههای جنسی دست برداشته و به جایش آن را برای بدن خودش نگاه می دارد، بی آنکه خود را با ماده و پیکر جسمانی یکی سازد. او آگاه است و در سرچشمهٔ توان خدایی اش هم چنان آگاه می ماند؛ راستی این است که او در خویشتن خودش همین سرچشمه است و دیگر از این حالتِ آگاهی به ردهٔ مادی - جنسی افت نمی کند. بدین گونه، او نیروهای متعالی دارای ارتعاشهای بالا را روانهٔ بدنش ساخته و بدن او چنان سراپا از این نیروها دگرگون می شود که می توان گفت مادهٔ بدن یک قدیس یا انسان - خدا از پایه و اساس با بدن یک انسان معمولی گوناگونی دارد. نیروهای روحانی همهٔ ویروس و باکتری ها را از میان می برند و بدین گونه، انسان راز - آشنا در برابر همهٔ بیماری ها ایمنی پیدا می کند. این نیروها بدن را در شادابی دوران جوانی نگاه مى دارند، زيراكه ارتعاشات و تنش بالاي روح ياخته هاى بدن فرد را پيوسته بازسازي میکنند. در چنین فردی غده های جنسی همچنان هورمون برون می دهند، اما نه تنها برای آن که به تن او توان فرزندآوری بخشند، بلکه برای آن که در انباشت و نگاهداری نیروهای جوانی بدن او نیز نقشی بسیار بزرگتر از آنچه تاکنون شناخته شده است، بازی کنند. نیروی جنسی خود نیروی زندگی است؛ حلقهٔ میان ذهن و ماده. این نیرو گذشته از آن که هنگام آمیزش جنسی می تواند به موجود زنده تازهای زندگی ببخشد، چنانچه انسان راز آن را بداند و آن را برای خودش نگاهداری کند، می تواند پیوسته به بدن خود او نیز زندگی ببخشد. یک قدیس راز - آشنا هیچگاه از تن بیزار نیست. برعکس، او بدن را ابزار و دستمایهٔ شگفت انگیز نمو دگری روح به شمار می آورد. ابزاری که تنها نیروی پیشرانهٔ در خور بالا رفتن از نردبان بزرگ یعقوب را در اختیارش می نهد. اما، از آنجا که انسان راز ـ آشنا در خویشتن خدایی خودش ـ که بی جنسیت است ـ از آگاهی همه سویه برخوردار است، دیگر به مکمّل مادی یا روحی نیاز ندارد. او در آگاهی اش از همه رو کامل شده است و بنابراین، می تواند نیروی زندگی اش را برای بدن خویش نگاه داشته و آن را هر گونه که دلش می خواهد، به کار برد؛ هر چند که بدن او همچنان، به گونهای از همه رو سالم و طبیعی، تنها بخشی از کل او را ـ یک جنس و یک قطب آن را ـ به نمود در آورده است.

چنانکه بارها یادآور شدیم، نیروی جنسی حلقهٔ پیوند و عامل فرآیندهای میان ذهن

و ماده است. اگر انسانی نتواند نیروی جنسی اش را به نمود در آورد و اندام های نمود این نیرو در او گم یا پیشرفت نیافته، یا کهنه یا بیمار باشند، او دیگر نمی تواند میان روحانیت و پیکر جسمانی اش روحانیتش و طبیعت ـ پیوندی رو در رو پدید آورد. بی شک می تواند در آگاهی اش به بالاترین ردهٔ مینوی دست پیدا کند، اما نمی تواند به نیروی جادویی روح را به بدن خودش یا بدن دیگر انسانها فرستد. او می تواند به هشیاری روحانی بالایی رسد، اما نمی تواند به نیروهای جادویی ای که «سیدهی» نامیده می شوند، دست پیدا کند. می تواند فردی روشن شده یا یک قدیس گردد، اما نمی تواند راز آشنا یا یک جادوگر گردد. هیچ آتشی بی سوخت نمی تواند باشد. چنانکه انجیل به ما گفته است، هنگامی که داماد از راه می رسد، در چراغ می بایست روغن وجود داشته باشد.

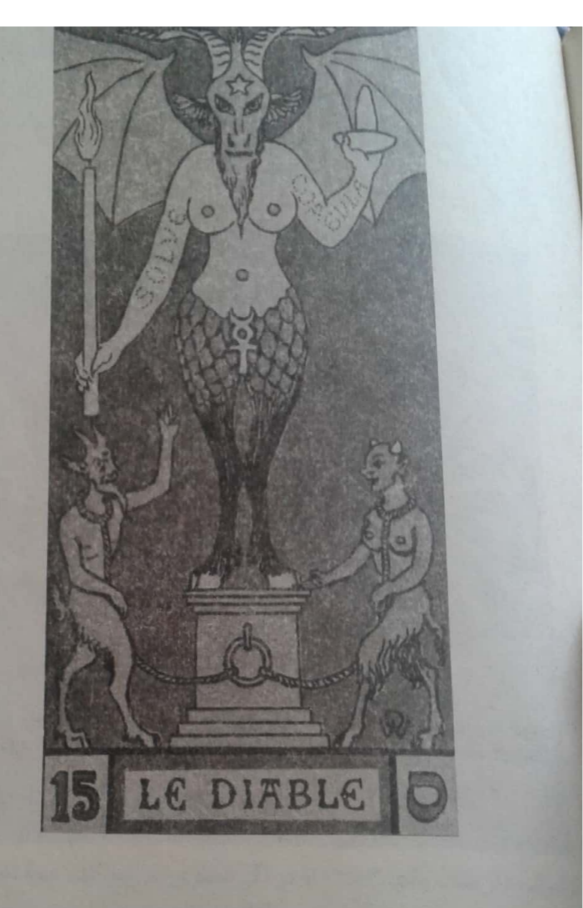
اما، این سخنان بنا نیست مایهٔ ناامیدی خوانندگی گردد که گمان می کنند پیش تر، توانمایه های جنسی شان را از دست داده اند، چرا که انسان هیچگاه نمی تواند بی گمان شود که سرانجام، به ناتوانی جنسی همه سویه رسیده است. مواردی هست که نشان می دهند مردان سالخورده ای که خود را تا سالها از همه رو بی توان جنسی به شمار آورده اند، به گونه ای دور از چشمداشت، ناگهان باز برخیزی توان خویش را تجربه کرده اند. و این موضوع کمتر از آن چیزی که شاید به اندیشه آید، استثنایی است! از سوی دیگر، شاید بپرسیم: آیا بسیار مهم است که هر انسانی بتواند بدنش را بازسازی کند، روشن بین گردد، از زمین برخاسته در هوا شناور گردد و توانایی های جادویی کند، روشن بین گردد، از زمین برخاسته در هوا شناور گردد و توانایی های جادویی حالات آگاهی را تجربه کند، در ذهن خودش با خداوند رو در رو سخن گوید، در این حالات آگاهی را تجربه کند، در ذهن خودش با خداوند رو در رو سخن گوید، در این جهان با آرامش همه سویه زندگی کند، و آنگاه که مهلت کیهانی اش به سر آمد، از زندگی کنونی اش رخت کشد؟ چه گوناگون است سرنوشت آدمیان! و هر انسانی می بایست خودش بداند که خداوند از او چه می خواهد. چنانچه فردی احساس کند که خداوند او خودش بداند که خداوند از به پیمودن راه ویژه ای فرا می خواند، بدین گونه، به همهٔ ابزارهای ممکن پیمودن آن

راه مجهّز خواهد شد. نه تنها قوانین طبیعت، بلکه قوانین خدایی نیز نرمش ناپذیر و از میان نابرداشتی اند. هر چیزی به چیزی که می خواهیم بدان دست یابیم، بستگی دارد! زیرا هر آنچه که میخواهیم بدان رسیم - هر چه ژرف ترین باورهای ما را به سوی خودش می کشد ـ میزان پختگی ما را نشان می دهد. کسانی که هنوز نمی خواهند از وندگی جنسی خود دست کشند، و نیز کسانی که از دیدگاه جنسی ناتوان هستند، می بایست درنگر داشته باشند که با آن که شاید به راستی بتوانند به رده های بسیار بالای ذهنی دست یابند، امید آن که نیروهای جنسی آنها نیروهای آفریننده گردد ـ همانا چشمداشت این که روزی به راز - آشنایی رسند - می بایست برای زندگی ای دیگر در آینده کنار گذارده شود. همهٔ انسانها روزی به بالاترین رده -ردهٔ خداوندی - خواهند رسید و در آن زمان چیزی بیش از آن نخواهند خواست که خود خداوند باشند، که به درستی غایت همهٔ خواستنی هاست. اما چیزی که هنوز تجربه نکرده و مزهاش را پُراپُر نچشیده ایم، همواره ما را پس میکشد. زیرا هر چه که در انسان به آزمودگی در نیامده باشد، او را به آزمودن می کشاند. بنابراین، بیایید پایداری نکنیم و به جایش بکوشیم همهٔ چیزهایی را که هنوز تجربه نکرده ایم، هر چه زودتر - چنانکه بتوانیم، پیش از آن که «سرچشمه فردی»مان، «روغن چراغ»مان خشک گردد ـ بیازماییم و سپس در پشت سر خویش رها سازیم. و از خود بپرسیم که آیا می خواهیم بردگان ماده، بندگان تن، بمانیم، یا آن که دلمان می خواهد فرمان ران جهان ماده، طبیعت و بدنهای خویش گردیم؟ آیا می خواهیم به آگاهی و قدرت «کل» رسیم و از آرمیدگی جاودانی در خداوند شادی جوییم؟ آیا به همچنان میرا بودن رأی می دهیم، یا به آن که برخیزیم و انسانهایی «زنده» گردیم؟

قوانین ایزدی، تنها تا زمانی که خود آنها را نیازموده باشیم، به دیدهٔ ما نرمش ناپذیر مى نمايند. چنانچه كسى شهامت آن را داشته باشد كه اين قوانين و احتمالات را روى خودش بیازماید و چون کسی که خداوند را باور دارد، بنابر آنها زندگی کند، به این کشف شگفتانگیز خواهد رسید که این قوانین تنها در پندار انسانهای ناآگاه «نرمش ناپذیر» هستند. آدی در کوریاش می ترسد که بازیچهٔ این قوانین گشته و چیزی را از دست داده یا گم کند که به دیدهٔ نگرش محدودش، با ارزش ترین چیزها می نماید.

### سن جورج مقدس که ۱۳۵

او نه می داند و نه به نگرش می آورد که این خدای «نرمش ناپذیر» خود اوست و او خود، همان موجودیتی است که او را «خدا» می شمارد؛ خدایی که، راستی این است که هستی راستین، اما هنوز ناخود آگاه خود آدمی است. تجربهٔ شخصی ما روزی به ناگزیر ما را به این شگفتی بزرگ رهنمون خواهد شد که هستی راستین مان ـ که تا زمانی که در ناآگاهی به سر می بریم، آن را «خدا» می نامیم ـ هیچگاه چیزی را از ما نمی گیرد، مگر آنکه در برابرش، شادمانی و نیکبختی ای بی نهایت بزرگتر را ارزانی مان دارد!



اهریمن قانون ماده است که از راه روح زندگی یافته است. او دو جنس را از یکدیگر جدا می سازد (solve) تا دو نیمه را تا ابد و بی آن که بتوانند به یکپارچگی ایزدی آفازین شان دست یابند، هم چون بردگان (coagula) به سوی یکدیگر کشاند.

(کارت پانزدهم تاروت).



گل - صلیبی ها نقش دوگانه و نیروی انرژی جنسی را با این نگاره می نمودند که نشان می دهد این نیرو می تواند آدمی را یا به «جایگاه لطف خداوندی» - خوداً گاهی و سرور الهی - یا به سوی فرو افتادن خوداً گاهی - همانا پژمردگی روحانی و هراس و نابودی - رهنمون شود.

# بخش دهم

کشش به سوی یکی شدن و دامهای سر راه آن

خداوند هستی جاودانه - زندگی - است و همهٔ گیتی را در بر دارد. خداوند، هستی جاودانه، زندگی ای که دو قطب آن درون یکدیگر آرمیده اند، یگانگی ای است که دویی نمی شناسد. نه خداوند بخش پذیر است، نه هستی و نه زندگی. این یگانگی بی همتای بکتا و مطلق و خدایی در همه هستی دارانی که برای به نمود در آمدن، فراگرد خویش و برای خویشتن، قالبی مادی -قالب یک موجود زنده را -برپای داشته اند، به عنوان خود آن موجود به نمود در می آید. بنابراین، تنها یک خود یگانه بی کران و بخش ناپذیر وجود دارد که همانا خداوند است! و ژرفترین و درونی ترین بخش هستی هر زیوندهای همین خویشتن خدایی یگانه و بخشناپذیر است. پولس حواری میگوید: «زیرا خدایی که به نور فرمان داده است تا از دل تاریکی برون تابد، در دلهای ما درخشیده است ... (۴:۶: قرنطیان ۲)؛ «زیرا با یک روح است که همگی ما درون یک بدن تعمید داده خواهیم شد ... ؛ و همگی به سوی آن کشیده شده ایم که از یک روح شراب برگیریم» (قرنطیان یکم: ۱۲:۱۳)؛ «و اگر عضوی به رنج آید، همهٔ اعضاء با آن رنج خواهند كشيد... اينك شما تن مسيح الوگوس و اندامهايي ويژه هستيد (قرنطيان يكم: ۱۲:۲۶). به زبان امروزی: خویشتن خداوند روح است و سراپای آفرینش، کیهان به چشم آمدنی، تن او. ما انسانها یاخته های این بدن غول آسا هستیم و توانایی به نمود در آوردن هستی متعالی خویش را داریم، درست همانگونه که سلولهای مغزی تنهامان آن متعالى را در هستى ريز ـ كيهانى ما به نمود در مى آورند.

بنابراین، هر زیوندهای درون خویش، در آگاهی اش - جایی که کامل است - یگانگی «خویشتن» را جای داده است و این یگانگی خودش را از راه کشش ناآگاهانهای که فرد به بازآمیختن باکل گیتی و همهٔ زیوندگانش دارد و می خواهد که با آنان یکی شود، به نمود در می آورد. «خود»، که برای روحانی ساختن ماده، نیاز به تکثیر زندگی دارد، از این کشش موجودات به سوی یکی شدن بهرهبرداری کرده و در هر زیوندهای، آن را از راه دو غریزهٔ پاینده نگاهداری خویشتن و پاینده نگاهداری گونهٔ خویشتن به نمود در آورده و برآورده می سازد. بنابراین، هر دوی این غریزه ها نمودهای گوناگون کشش به سوى يكي شدن هستند.

در نخستین اینها، غریزهٔ پاینده نگاه داری خویشتن، لوگوس موجودات زنده را بر آن می دارد تا برای پاینده نگاه داشتن زندگی در یک و تنها یک قالب مادی، در یک و تنها یک بدن، با یکدیگر بیامیزند. در دومی، غریزهٔ پایدار نگاه داشتن گونه، موجودات زنده بر آن داشته می شوند که زندگی را به دیگری، به زیوندگانِ پس از خود - در قالبهای مادی دیگر، و به بدن دیگر - انتقال داده و از این راه، به پاینده ماندن زندگی در هر چهرهٔ ممكن استواري ببخشند.

غریزهٔ خود را نگاه داشتن موجودات بزرگتر را بر آن میدارد که نیاز خود به یکی شدن را با به کام فرو کشیدن زیوندگان کو چکتر برآورده سازند. طبیعت از این نیاز و کشش بهره می گیرد تا همزمان، به موجوداتش خوراک رساند. با این همه، موجودات زنده، حتا زمانی هم که گرسنه نیستند، این کشش به سوی یکی شدن را احساس می کنند. هر کسی که دیده است گربهای که چند موش شکار کرده و بنابراین، به هیچ رو گرسنه نیست، چگونه با شهوتی آزمندانه در پی موشی دیگر دویده و آن را با شوری آتشین به کام می کشد، برای آنکه پس از گذشت دمی چند، آن را از معده اش بالا آورد، می بایست بی گمان دریافته باشد که در پس آن نمود گرسنگی و شکم بارگی می بایست نیروی بزرگتری ـ همانا کشش به سوی یکی شدن ـ در کار باشد. موجودات زنده به سوی یکی شدن کامل، و این که بدون آمیزش جنسی با دیگران یکی گردند، گرایش دارند. و از آنجا که دهان دروازهٔ درون است، می خواهند از کوتاهترین راه ممکن با قربانی شان یکی شوند و، بنابراین، آنها را به کام کشیده، فرو می دهند و می خورند. جانوران تسلیم این کشش شده و به زبانی، یکدیگر را می خورند. ما انسانها هم همین کار را می کنیم، با این فرق که نخست قربانیان خود را پخته با سرخ می کنیم! ببر نیز هنگامی که سر در پی گوزنی گذاشته و آن را می خورد، همچون همهٔ دیگر جانورانی که یکدیگر را به دندان گرفته و به کام می کشند، از روی همین کشش است که چنین می کند. انسان نیز، به ویژه در مواردی که سخن بر سر آمیزش جنسی نیست، همین کار را می کند. نوزاد با آنکه گرسنه نیست، هر چیزی را در دهانش می نهد، و ما بزرگترها به کسی که بسیار دوستش داریم و شیفته اش هستیم، می گوییم که (چنان دوستت دارم که در نمی آید، دوست دارد دلدارش را به سینه فشرده، او را به کام کشد و به زور راهی به دریافت درونش باز کند: گششی ناخود آگاهانه برای یکی شدن!

غریزه نگاهداشت گونه موجودات را بر می انگیزد تا کشش به سوی یکی شدن را با تقلید از یگانگی خداوند که در او دو قطب درون یکدیگر آرمیده اند، به کمک اندامهای جنسی انجام دهند.

همچنین، در طبیعت به مواردی بر می خوریم که کشش به سوی یکی شدن، خود را از راه هر دوی این غریزه ها به نمود در می آورد؛ برای نمونه، عنکبوت ماده و آخوندی، که بی درنگ پس از آمیزش جنسی، جفت های خود را می بلعند.

چه خردمندانه مقور شده است که این کشش در راستای به راستی در آوردن یگانگی خداوند از راه هر دو غریزه بر موجودات زنده اثر کند: از یک سو برای آنکه زندگی موجود از راه خوردن و پرورش یافتن بدن او پایدار ماند، و از سوی دیگر، برای آنکه زندگی در کالبد موجوداتی تازه اثتقال یابد و زندگی ای تازه پدید آید!

از آنجاکه در حالت روحانی - ایزدی آغازین آفرینش دو قطب مثبت و منفی هستی - قطبهای دادن و گرفتن، نیرو و پایداری در برابر نیرو - در نهایت ترازمندی و آرامش درون یکدیگر آرمیده اند، در ردهٔ روحانی هیچ جنس نر و مادهٔ جداگانهای یافت نمی شود، بلکه تنها یگانگی ای مکمّل هر دو وجود دارد. روح در خودش یکتا و کامل است! مسیح در انجیل میگوید: «فرزندان این جهان ازدواج میکنند و خود را به

زناشویی می سپرند، اما کسانی که شایسته به دست آوردن جهان دیگر و برخاستن از مرگ هستند، نه ازدواج میکنند و نه خود را به زناشویی می سپارند. ایشان چون فرشتگان خواهند بود و نخواهند مرد. آنان که فرزندانی برخاسته از مرگ هستند، بندگان ویژه خداوندند، (۳۶و ۳۵و ۳۴: لوقا ۲۰).

هنگام آفریده شده جهانِ ماده قطب منفی از یگانگی بیرون رانده می شود: بنابراین جهان گرفتار دوگانگی می شود و خدا و شیطان، نبرو و پایداری در برابر نیرو، و زن و مرد در برابر یکدیگر می ایستند. اما یگانگی میان آنها هرگز از میان نمی رود و هنگامی که از هم جدا می شوند، در پایهٔ تنشی که قطبها را به سوی یکدیگر و به درون یکدیگر می کشاند، خود را همچنان به نمود در می آورد. در ردهٔ روحی ـ خدایی قطبها به یکدیگر جوش خورده و در هم آرام یافتهاند، و آمیزش جنسی - جسمانی انگارهٔ تقلیدی و خود ـ بازتابندهٔ این بگانگی خدایی است. اما در پیکر جسمانی نمی توان به کامیابی رسید، زیرا که ماده، ناساز با کشش و تلاش نومیدانه و پیوسته تکرارشوندهای که موجودات در راه رسیدن به یگانگی راستین از خود نشان می دهند، قطبها را از هم جدا و دور می سازد. دو جنس می کوشند به هم آیند، اما بار دیگر از هم جدا می شوند؛ و این امر تا ابد بارها و بارها باز رخ می دهد. بنابراین، در ردهٔ مادی نمی توان به یکی شدگی دست پیداکرد. با این همه، تنها انسان است که می تواند همایش قطبها را همچون حالت از همه روی مینوی ای از آگاهی، درون خودش تجربه کند، هر چند که بدن او، چنانچه تندرست باشد، بنابر قوانین کنونی طبیعت، تنها یک جنس او را نمایان می سازد. در روح دو قطب هرگز از یکدیگر جدا نبوده اند؛ آنها درون یکدیگر آرمیده اند. اما، انسان این یگانگی را به شرطی که در روح آگاه شود، چون حالتی از آگاهی تجربه کرده و در خویش دارد.

باری، جدایی جنسها تنها در ردهٔ ماده و در جهان مادی و جداکننده رخ می دهد که در بدن مقاومت پدید می آورد. بدن تنها نیمی از یکپارچگی خداوند را به نـمود در آورده و می کوشد یکی شدن را نه از درون، چون روح، بلکه از راه بدنی بیرون از خودش، بدنی که از آن فردی دیگر است، بازنمایی کند. از این حال است که کنش زندگی بخش و آفرینندهٔ فرزندزایی پای می گیرد.

در بنه ترین کارت های بازی جهان که همهٔ دیگر کارت های بازی از آن سرچشمه گفتهاند، در آغاز کارتِ «بازی» نبوده، بلکه بخشی از نوشتارهای مقدس بهودیان، كالله ا بوده اند. كارتهاى باستاني تاروت الفبا و رده هاى گوناگون آگاهي بشر را م نمودند. در كارت پانزدهم تاروت به انگارهٔ زيركانه و نمادين «شيطان» بر خورده و مى بينيم كه شيطان، بازتاب وارونهٔ خداوند ـ كسى كه مسيح او را «فرمانروا» يا قانون واین دنیا، می خواند (۱۴ : یو حنا ۳۰) و از راه روح، قانون زندهٔ ماده شده است ـ دو جنس مرد و زن را از یکدیگر جدا ساخته (روی بازوی راست او نوشته شده "Solve"، به معنای «جداسازی»)، تنها برای آن که آنها را با دست چپ خود (که نام "Coagula" به معنای «بردگان» بر آن نقش شده،) بار دیگر به هم پیوند دهد، اما نه به گونهٔ درونی، در روح، بلکه به گونهٔ بیرونی، در تن. او دو جنس مرد و زن راکه از بگانگی درونی خداوند از آنِ یکدیگر هستند، از بیرون به هم زنجیر میکند. بدینگونه، او دو جنس را چون بوده، از جسم به سوی یکدیگر میکشد و آنها نمی توانند در یگانگی آغازین خداوندی به یکدیگر رسند، چراکه جهان مادی بیرونی جهان جدایی و جدا افتادگی، جهان نیک و بد، یا جهان دادن و ستاندن است. پدید آوردن یگانگی در جهان بیرونی کاری ناشدنی است. ما با ذهن های آگاه مان می بایست از پهنهٔ کران مند خویش - پهنهای که بدنهامان بدان وابسته است ـ پای فراتر نهاده و چیزی را که در جهان بیرونی نمی توانیم بدان رسیم، در جهان درون، در اندیشه، و چون حالتی از آگاهی جستجو و تجربه کنیم و به چنگ آریم. زیرا تنها در هستی درونی ترمان، در خویشتن خودمان که خداست، می توانیم به گونهٔ روحانی، نیمه های مکملی را بیابیم که در آسایشی هماهنگ در أغوش يكديگر آرميدهاند. انسان تنها در ذهن آگاه خويش است كه مي تواند قطبها را

در بالاترین و مینوی ترین حالتِ آگاهی، این کشش به سوی یکی شدن درونی و ایزدی، و برآورده شدن آن را چون احساسی بسیار غریب تجربه میکنیم. این احساس برای بیشتر انسانها چندان بیگانه نیست، چراکه آنها همگی، با آن آشنایی داشته و آن را

در خود جای داده اند با دست کم خواهشمند دریافت آن از دیگران هستند. آنها چنان با این احساس خو گرفته اند که آن را بدیهی پنداشته و از پندارشان نمی گذرد که این احساس نه تنها به هیچ رو طبیعی نیست، بلکه بسیار شگفت آور هم هست. و کسانی که هنوز آن را به آگاهی درونی خویش نیاورده اند، از همین رو، نمی توانند دریابند که این احساس چیست! این احساس به هیچ رو به تن وابستگی ندارد. آن را ما مهرورزی می نامیم. برای پرهیز از کج اندیشی ها، بیایید آن را مهر جهانی بنامیم.

طبیعی است که هر انسانی این واژه را به گونهای جدا از دیگران و بنابر ردهٔ آگاهی خودش درک میکند. چنانچه بخواهیم بی درنگر گرفتن این موضوع بررسی کنیم که عشق چیست، می توانیم آن را دست و پا شکسته، با این گفته که عشق حسی گرم و خوشایند در دلهای ماست، آشکار سازیم. آن را با دماسنج نمی توان اندازه گرفت، با این همه، آن را چون «گرما» حس میکنیم. ما این گرما را از همه رو ناخواسته بیرون می دهیم. این پرتوها به دیده نیامدنی و غیرقابل اندازه گیری اند و بودنشان اثبات پذیر نیست، با این همه، این پرتوافشانی مهر از خودمان و دیگران را چنان روشن و جدای از حس های دیگر احساس میکنیم که هیچ یک نمی توانیم نفی اش کنیم. مهر خود به خود مي تابد و دستخوش آن كه باشيم، خواهش آن را پيدا ميكنيم كه هستي خود را با همه گیتی یا چیزی که بدان «مهر» می ورزیم، یکی سازیم. ما با عبارت «چنان شادم که دلم مي خواهد همة دنيا را در آغوش بگيرم!» آشنا هستيم. اين احساس كششي است به سوی یکی شدن، به دور از واکنش جسمانی. حسی است که با خواهش جنسی کاری ندارد، چه رسد به بدن؛ چراکه بی شک ما نمی توانیم به همهٔ این جهان پهناور گرایش جنسی - حسی داشته باشیم و با این همه، این احساس وجود دارد: یک حس ناب روحانی، یک حالت روحانی ناب. انسان دلش می خواهد در جهان آب شود، جذب جهان شود؛ چنان با آن یکی شود که قطرهای بارانِ فرو افتاده از ابر، با اقیانوس زیرین اش یکی می شود. تنها انسان برتری که مراکز بالاتر مغز و اعصابش را به کار انداخته و بنابراین، می تواند ارتعاشات بالای از همه رو مینوی را تاب آورد، توانایی نمودن این مهر روحانی ناب را دارد. انسان پست تری که آگاهی نابالیده دارد، پرتوی مهر خدایی را به بدن تابانده و آن را به سیمای کششی جنسی هویدا میسازد. او هنوز نه تاب ارتعاشات روحانی را دارد، و نه بنابراین، توان درک کردن آنها را با ذهنش. از این رو، ردهٔ روحانی انسان نشان نمی دهد که او چه می داند، چراکه فرد می تواند هوشی درخشان داشته، اما از ردهٔ روحانی بالایی برخوردار نباشد. هم چنین، این رده به نیک خواه بودن فرد هم بستگی ندارد، چرا که انسان با تقلید ظاهری از کسی که سرشار از مهر است، می تواند با ذهنش نیک خواه باشد. ردهٔ روحانی خود را با سرمایهٔ مهری که شخص در خودش جای داده است (!)، نمایان می سازد.

از همین روست که پولس حواری می گوید:

اگرچه بتوانم با زبانهای آدمیان و فرشتگان سخن گویم، اگر که مهربانی نداشته باشیم، زنگولهای پرسروصدا یا طبلی کوفته شده بیش نخواهم بود. گرچه استعداد پیشگویی (یا اندرزگویی الهام یافته،م.) داشته باشم، همهٔ رازها و دانشها را بدانم و ایمانم بتواند کوهها را از جای برکند، اگر که مهربانی نداشته باشم، چیزی نیستم. گرچه هر چه را که دارم، به مستمندان بخشم و گرچه تنم را به آتش (شهادت،م.) سپارم، اگر که مهربانی نداشته باشم، مرا به کار نخواهد آمد. (قرنطیان یکم:

کشش به سوی یکی شدن «خود» در کسانی نیز که هنوز در پایین ترین ردهٔ آگاهی به سر می برند، به نمود در می آید. اما از آنجا که آگاهی ایشان هنوز با تن شان یکی است، کشش یاد شده خود را در اشتباه بزرگ و فساد آور این که بخواهند نیاز به آمیخته شدن با کل گیتی و آزمودن و به نمود در آوردن یگانگی روحانی را در بدن جستجو کنند، نمایان می سازد. آنها می خواهند تن خویش را ارزانی هر کسی دارند که امکان همایش جسمانی با او را دارند؛ و این کار را بی تشخیص انجام می دهند. پیامد بسیار دردناک چنین برخوردی این است که این افراد که در اصل ـگرچه از راه نادرست ـ در پی عشق هستند، خود را پست گردانده، تسلیم می سازند و با به فحشا کشیدن خویش، بزرگی انسانی خود را از دست می دهند. قوانین روح با قوانین ماده و بدن سازگاری ندارند. بنابراین، قوانین روح که در ردهٔ روحانی ایزدی اند، چنانچه در ردهٔ مادی و از راه بدن به نمود در آیند، چهرهٔ اهریمنی به خود می گیرند. وارون این امر نیز درست است: قوانین ماده نمود پیدا کرده از راه روح نیز اهریمنی اند. پولس می گوید: «از آنجا که گوشت تن ماده نمود پیدا کرده از راه روح نیز اهریمنی اند. پولس می گوید: «از آنجا که گوشت تن شهوتی ناساز با روح دارد و روح نیز با تن سازگاری ندارد و این دو مخالف یکدیگرند، شما می شهوتی ناساز با روح دارد و روح نیز با تن سازگاری ندارد و این دو مخالف یکدیگرند، شما

نمي توانيد كارهايي راكه دلتان مي خواهد، انجام دهيد.» (١٧٠ غلطيان).

پذیرفتنی است که روسپیان سراسر جهان برای افرادی که آگاهی کمی پیشرفته تری دارند، بیزاری آور باشند. کسانی که آنان را روسپی مینامیم، تنها شامل روسپیان رسمی نمی شوند، چراکه بیشتر زمانها میان افراد کسانی یافت می شوند که پست شدگی آنها از تهیدستی به گفت نیامدنی شان سرچشمه می گیرد. در پیوند با نگرش های ما، روسپی به کسی گفته می شود که خود راکم و بیش بی نگرش، و بی آنکه از تهیدستی در فشار باشد، تسلیم دیگران می سازد. هر کسی که برای یک بار هم که شده، پای درددل روسپیان چه مرد و چه زن ـ نشسته باشد، می بایست شاهد احساس غمانگیز بی ارزشی، درهم شکستگی نومیدانه، و دلسردی و خود ـ خوار شمری به گفت در نیامدنی آنان بوده باشد. هنگامی که از آنان پرسیده می شود چرا در پی چنین زندگی ای می روند، کمابیش با یک آوا، نومیدانه پاسخ می دهند که «به دنبال ذرهای عشق می گردم». این جانهای بدبخت نمی دانند که به درستی، همین کاری که خود انجام می دهند، است که سبب می شود به عشقی که می جویند، خیانت کرده و مسیحای درون خویش را به «بوسه»ای بفروشند. آنها عشق را تباه کرده، از در برون می اندازند و میکشند، زیرا که کردارشان از هماهنگی درونی که دو انسان را به هم پیوند می دهد، سرچشمه نمی گیرد. این موضوع به ویژه دربارهٔ زنان غمانگیز است که می بایست شوهرانشان را در راه دراز رسیدن به خداوند و آگاهی ایزدی راهنمایی کنند. در انجیل می خوانیم که خداوند به مار مي گويد: «ميان تخمهٔ تو و تخمهٔ انسان دشمني مي نهم؛ انسان سرت را خواهد کو بید...» (۳:۱۵: سفر پیدایش)

کسی که ردهٔ بالندگی بسیار پائینی دارد و پیوند جسمانی را تنها چون تخلیهای جنسی و به دور از هر گونه محبت درونی، نگرش برگزیننده یا احساس مهر روحانی نسبت به جفت خویش تجربه میکند، دیر یا زود گرفتار پوچی و هراسی دردناک میگردد. ناآگاهان نمی دانند که هنگام آمیزش جنسی میان مرد و زن چه پیوند ژرفی پدید می آید. آنها هر یک بخشی از هستی ناپایدار دیگری را به خود میکشند. بسنده است که به یاد آوریم یک انسان چگونه می تواند فضای بی جان یک اتاق، کابین قطار یا صحنهٔ نمایش تئاتر را از حضور خویش آگنده و پر بار سازد، به گونهای که دیر زمانی پس

از رفتن او، همچنان بتوان اثرش را حس کرد. چه بسیار نیرومندتر است تأثیر دو سویهٔ انسانهایی که آمیزش جنسی با یکدیگر را تجربه می کنند! چه بسیار می توانیم ببینیم انسانهایی که بر پیوند جنسی با جفتی نابرازنده خویش پافشاری داشته اند اندک اندک درگرون شده و خوی و رفتار و سرشت آنها دگرگونی یافته و همساز با جفتی که برگزیده اند، بیشتر زمانها کاستی - و گاه، بهبود - پیدا کرده است و ایشان برخی ویژگی های شخصیتی جفت خویش را به خود گرفته اند. اگر دو انسان در زندگی عشقی ویژگی های شخصیتی جفت خویش را به خود گرفته اند. اگر دو انسان در زندگی عشقی خویش سهیم شوند، یا حتا تنها یک بار آمیزش جنسی کرده باشند، هر دو دستخوش نیروهای نهانی بسیاری میگردند، چرا که نیروی جنسی نیرویی آفریننده است؛ خود نیروهای نهانی بسیاری میگردند، چرا که نیروی جنسی نیرویی آفریننده است؛ خود انسان است! و هر اندازه هم که فرد باور داشته باشد که نیروها و پرتوهای موجودی اغیر جالب» یا «بی ارزش» حینان که بیشتر زمانها از زبان این گونه افراد می شنویم - روی ایشان هیچ اثری نمی گذارد، این نیروها باز هم روی آنها اثری بر جای می نهند که ژرفای آن بر خود فرد یو شیده می ماند.

بازنمایی نیکوی این راستی را در کمدی الهی، شاهکار دانته الیگیری، می یابیم: دانته در بخشی از دوزخ به گروهی از ارواحی بر می خورد که پیکرهایی جفت جفت به هم پیوسته دارند و با اندوه و دردی به گفت نیامدنی این سو و آن سو می روند، چرا که هر چه در نهایت تلاش می کوشند از یکدیگر جدا شوند، راه به جایی نمی برند. آنها در زندگی میرای خویش تنها با پیوندهای جنسی جسمانی و به دور از هر گونه مهر و همدلی راستین با یکدیگر نزدیکی کرده و به هم آمدنشان تنها از روی شهوات حیوانی و نفس پرستی زمختشان بوده است و بنابراین، هالهٔ روحانی ناپاک و نیز یادمان پیوسته و فراموشی ناپذیر کردارهاشان و آنها را اینک تا ابد و به گونه ای جدایی ناپذیر، به یکدیگر بند ساخته است.

با همهٔ این ها، تنها با آمیزش جنسی انسان با موجودات پست نیست که هستی به دیده نیامدنی او لکه دار می گردد. این موضوع زمانی هم که انسانی چندان هم بد، بی مرام یا ناپاک نباشد، اما به سادگی نادان باشد و با شمار بسیاری از افراد دیگر آمیزش جنسی بی نگرش و پیشامدی و به گونهٔ «امروز با یکی، فردا با دیگری» داشته باشد، روی می دهد. ما می توانیم روی یک بوم زیباترین رنگها را نقش کنیم، اما همین باشد، روی می دهد. ما می توانیم روی یک بوم زیباترین رنگها را نقش کنیم، اما همین

که همهٔ آنها را با هم آمیزیم، آشوبی ناامید کننده خواهیم آفرید. رنگهایی که زمانی زیبا بودند، ویژگی خود را از دست داده و دیگر به دیده نخواهند آمد. بنابراین، می توانیم دریابیم که چرا همگی روسپیان پر توهای ناخالص و نومید کنندهٔ ویژهٔ خود را دارند و چرا همهٔ شخصیت و منش انسانی خود را چنان از دست می دهند که از دور آشکار می شود روسپی هستند.

از این هم غمانگیزتر، مورد دختران جوانی است که از خانواده هایی نیکو و پاکیزه هستند و از روی نادانی محض و خسته شدن از حال و روز خود، تن به پستی داده و بدون هر گونه نگرش، با هر کسی که به تازگی با او آشنا شده اند، آمیزش جنسی پیدا کرده و پس از گذشت روزی یا هفته ای چند، همین کار را با افراد دوم و سوم و چهارم و ...(!) انجام می دهند.

به چه اندازه بردباری، زحمت، محبّت، و زمان درازی نباز است تا این گونه ناپاکی ها، تأثیرات بد و عقده های هراسناک خود کمبینی جانهای جوان و درهم شکستهٔ این گونه افراد زدوده شود و آیشان ارزش انسانی خویش را بازیابند. و تا زمانی که انسان خود به چشم خویش وضع این افراد را ندیده باشد، نمی تواند باور کند که جفتهای مرد و زنی که این انسانهای بخت برگشته از راه آمیزش با آنها چه احساس پستی و بی ارزشی رسیده اند، خود نیز همین تأثیرات خواری آور را به جان خریده اند. بنابراین، یک فرد نیست که دیگری را آلوده ساخته، چرا که هیچکدام در آغاز ناپاک نبوده اند، بلکه عامل این امر آمیزش جنسی بدون نگرش و تهی از عشق آنان است.

زندگی متمدن امروزی چنان پست است که انسان دیگر بخت آن را نمی یابد که کاری قهرمانانه و تنها به کمک ارزشهای خودش انجام دهد و با آن بتواند احساس «بزرگی» کند. جوانها به سینما رفته یا پای ویدئو یا تلویزیون نشسته و از خود بی خود، تماشا می کنند که چگونه کابوی یاکارآگاه قهرمان داستان با توانایی های آبر انسانی اش بر دیگران پیروزی و چیرگی به دست می آورد، در حالی که خود بخت انجام هیچ کار قهرمانانه و به نمایش در آوردن توانایی های برجستهٔ خویش را ندارند. برای آنها چه می ماند؟ برای برخی، پاسخ، ورزش است. با این همه، برای بیشتر جوان ترها راهی نمی ماند جز آن که خود را از راه فتوحات جنسی نشان دهند و بنابراین، تنشهای نمی ماند جز آن که خود را از راه فتوحات جنسی نشان دهند و بنابراین، تنشهای

مشتري را تجربه كنند. أنها از روى دل خستگي و احساس نوميدانه پوچي و كاميايي هاى نقش ير آب شده، به سوى تجربه هاى جنسى و ساير اعتبادها كشانده مي شوند. بدين گونه، آنها هر يک روي ديگري تأثيري پست کننده و ناپاکي آور مي نهند. سشتر آنها حاضر به اعتراف چنین تأثیر ژرفی نیستند، چراکه نمی توانند چیزی راکه نه در ذهن آگاهشان، بلکه در ناخودآگاهشان میگذرد، به نگرش در آورند. از آنجاکه ذهن آگاه ایشان هشیار نیست و پدیده ها را تجربه نمی کند، نمی توانند و نمی خواهند باور کنند که هر اندازه هم که ناهشیار باشند، باز هم برای شان چیزی رخ می دهد و روی شان تأثیر می گذارد. و درست از این رو که موضوع در ناخود آگاه ایشان روی داده، تأثیرش هزاران بار بیش از هنگامی است که می توانستند آن را در ذهن های آگاهشان بررسی و موشکافی کنند. چیزها در ناخوداگاه بی بررسی و موشکافی مانده و بنابراین، روی آدمی تأثیری سمی به جای مینهند. با همهٔ اینها، مردم، گرچه ناآگاهانه باشد، اثر مسموم آمیزش جنسی با فردی بی ارزش را حس کرده و به گونهٔ غریزی می کوشند تا با برگزار کردن کل قضیه در سطح بدن، و برکنار راندن ذهن آگاه خویش «تا حد امکان» از آمیزش های جنسی ای که سرشتی آلوده کننده دارند، خود را از ناپاکی ها به دور نگاه دارند. بدین شیوه، فرد نمی تواند کامیابی سالم و خشنودی آوری، حتا به گونه جسمانی، داشته باشد؛ به سادگی، از این رو که همه هستی اش را در این کار دخالت نداده است! و پی آمد این ها آشفتگی های ذهنی و جسمانی ای است که می تواند به ناتوانی های جنسی آشکار بینجامد.

ذهن، روح و بدن هستی ای جدایی ناپذیرند؛ زیرا تا زمانی که انسان زنده است، آنان را نمی توان از هم جدا ساخت. بدن پس از روح و اندیشه می آید و نمودی از روح است که ده د دور ترین نقطهٔ پرگار آفرینش جای گرفته، اما با این همه، بخشی از روح است که به ذهن می پیوندند و سرانجام با آنها یک واحد را پدید می آورد. اشتباه بزرگی است که پنداشته شود ذهن می تواند بدون همبری تن و بی آنکه تن نیز در تجربه امری سهیم باشد، موضوعی را تجربه کند. وارون این موضوع نیز درست است: هر چیزی که بر بدن رخ می دهد، بر ذهن نیز اثر می گذارد و ذهن نیز در تجربهٔ آن سهیم می گردد، چراکه این دهن است که بدن را ساخته و بدان نیروی زندگانی می بخشد و آزموده هایش را از راه ذهن است که بدن را ساخته و بدان نیروی زندگانی می بخشد و آزموده هایش را از راه

بدن و درون بدن تجربه می کند. بدون ذهن بدن تنها یک کالبد مردهٔ بی جان است. بنابراین، هر چه که بر بدن رخ می دهد، تنها در ذهن آدمی، خویشتن او، در آگاهی اش به احساس در آمده و آزموده می گردد. چنانچه آگاهی برای نمونه در هنگام بیهوشی خاموش گردد، انسان به هیچ رو از چیزهایی که بر بدنش رخ می دهد و تن اش تجربه می کند، درکی نخواهد داشت. بنابراین آزموده ها و دریافتهای ذهنی و جسمانی از هم جدا نیستند و راستی این است که همهٔ تجربه ها ذهنی اند! و این امر حتا زمانی هم که تجربه ها خود را به بدن فراافکنی می کنند، درست است. ما تنها آن چیزهایی را تجربه می کنید می کند.

آزموده های جنسی ما نیز همین گونه است: هر اندازه هم که فرد باور داشته باشد که آمیزشهای جنسی اش را تنها از روی خواهش تن انجام داده و تجربه می کند، باز هم امکان ندارد که تجربهاش تنها جسمانی باشد، چرا که «تجربه کردن» تنها در ذهن، و تنها در آگاهی امکان پذیر است. در مورد یک زن شاید چنان رخ دهد که تنها بدنش ـ بی شک از همه رو بی اختیار ـ مانند زمانی که بیهوش یا دارو خورانده شده باشد، در آمیزش جنسی شرکت کند. اما، این امر در مورد یک مرد به پندار آمدنی نیست! و در پیوند با زن نیز چنین موردی را نمی توان «مشارکت» یا «تجربه کردن» به شمار آورد. چنانچه در آمیزش جسمانی کسی تلاش کند ذهنش را بر کنار دارد، چرا که رفتار جنسی اش از کششی روحانی سرچشمه نگرفته و به نمود در نیامده است، آنگاه چه بخواهد و چه نخواهد، و چه بداند و چه نداند، در هستی اش شکافی رخ می دهد. انسانهای آگاه این موضوع را حس کرده و از چنین واتنشهای جسمانی ای روی بر می تابند. اما، انسان های ناآگاه می پندارند که می توانند تنها از روی نیازهای جسمانی و بدون درگیر شدن ذهن هاشان به آمیزش جنسی روی آورند. و این اشتباه بزرگی است. زیرا، جدای از این که فردی در آمیزش جنسی کامیاب و خرسند یا ناکام و نومید شده باشد، گرچه در نهان از رفتار خودش نگران با حتا شرمگین باشد، باز هم در آمیزش شرکت جسته است، چرا که حسرهای «کامیاب نگردیدن»، «شرمگین بودن» یا «نگرانی» نیز حالاتی درونی از آگاهی هستند، نه واکنش هایی جسمانی. نیروی جنسی هستی آدمی است ـ خود لوگوس است ـ که خود را در بدن به نمو د کشانده است. از این

کشش به سوی یکی شدن و دامهای سر راه آن دی

رو، آدمی بی خویشتن راستین خودش نمی تواند آمیزشی جنسی را تجربه کند. نیاز به بازگویی بیشتر ندارد که انسان تنها هنگامی که همایش جسمانی اش از مهر راستین و هماهنگی راستین روحانی سرچشمه گرفته باشد و بتواند همهٔ هستی اش را بی آنکه بعدها شرمگین شود - سپردهٔ حس شادمانی پیوند جنسی اش سازد، می تواند از شادکامی راستین جسمانی، خرسندی جسمانی و خوشبختی جنسی دلدادگان راستین سیخن گوید.

انسان بدوی با هر جفتی از جنس مخالف که به گونهٔ جسمانی به سلیقهٔ ابتداییاش پاسخ گوید، خرسند می شود. او به آمیزش درونیای که «روحانی» باشد، هیچ بهایی نمی دهد، چرا که خودش هنوز روحانی و هشیار و بیدار نیست. اما کسی که آگاهی بالیده تر و شخصیت برجسته تری دارد، شادکامی راستین مهرورزی و خرسندی راستین جسمانی و روحانی را تنها از یک جفت - کسی که بیش از هر چیزی، در روح با او هماهنگی دارد و هر سیمایی از مهر را که دریافت داشته، به خود او باز می گرداند می تواند به دست آورد.

ما تنها در کفشها و جامههایی احساس آسودگی میکنیم که برای اندازه های شخصی خودمان ساخته شده باشند. این موضوع به راستی موضوعی از همه رو جسمانی است و با این همه، روی همهٔ حالات ذهنی انسان تأثیر میگذارد. چه بسیار پربهاتر است که انسان جفتی بیابد که از هر رو - چه در ذهن، چه در روح، و چه در بدن برازنده اش باشد، از هر رو او را کامل کند، و به راستی بتواند دوستش داشته باشد و به او دل گرم دارد و اعتماد کند!

چنانکه اشاره کردیم، بسیار رخ می دهد که چه جوان ترها و چه بزرگترها به آمیزش جنسی با نخستین کسی که سر راه شان آید تن در می دهند. این امر انسان را بدان می کشاند که از خودش یک جانور بسازد. اما، انسان جانور نیست. بیایید این را از یاد نبریم. این سخن از اخلاقیات دروغین یا احساساتی سرچشمه نگرفته است، بلکه از ۳ دهه تجربهای ریشه بر می گیرد که نگارنده با شمار بسیار بزرگی از افراد جوان و بزرگسالی داشته است که از روی نومیدی و پریشانی جسمی و ذهنی جویای یاری روان شناسانه شده اند و شمارشان روز به روز بیشتر می شود. غرب نیز پی برده است که روان شناسانه شده اند و شمارشان روز به روز بیشتر می شود. غرب نیز پی برده است که

#### ۱۵۲ که انرژی جنسی و یوگا

جلوگیری های جنسی می توانند مایه پریشانی های جمدی جسمی و ذهنی گردند. بنابراین، آونگ به سوی چپ چرخیده است و بسیاری از مردم می خواهند که همه پریشانی های ذهنی خویش را با آزاد گذاردن همه سویهٔ خواهش های جنسی خود ـ چه راستین باشند و چه پنداری و دروغین ـ بی آنکه راه میانهروی یا نگرش برگزیننده را در پیش گیرند، چاره کرده و بر آن شوند تا با فزون کاری های جنسی خود بر هر چه از دیدگاه جنسی آنان را باز می دارد، چیرگی به دست آورند. اما، نزدیک است که آونگ بار دیگر به سوی دیگر بچرخد و انسانها از خوی جانورانهای که به گونهٔ مصنوعی به خود بستهاند، به سوی انسانیتی پاک بازگردانده شوند. بسیاری از انسانهای نومید و اندوهگین، از راه شیوهٔ والایش یافتهای از اندیشیدن و زندگی کردن، از بن بست، از نفی همه سویهٔ زندگی، و به راستی حتا از گرایش به خودکشی، به زندگی طبیعی باز خواهند گشت. گمراهان و گم کرده راهان به اشتباه بر این باورند و این باور را آموزش می دهند که یگانه و تنها راه رهایی از چهرههای گوناگون پریشانی ذهنی این است که زندگی جنسی شهوت بار و هرزهای را در پیش گیرند و نیرو و توان خویش را با هر که از راه رسد، هدر دهند. اما انسانها در پی مهرند و آن را، گرچه به خطا، در رفتارهای جنسی نیز جستجو میکنند. نگرانی ها و دشواری های وجودی را هرگز با رفتارهای جنسی نمی توان از میان برداشت.

## بخش يازدهم

### در پیش گرفتن زندگی پرهیز کارانه

چنانچه یوگیای احساس کند که برای پیشرفت تندتر در راهش نیاز به پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه دارد، نخست می بایست خود را به درستی باز سنجد تا ببیند که آیا برای چنین کاری پختگی بسنده دارد یا نه. او نباید چون روباهی رفتار کند که از آنجا که دستش به انگور نمی رسد، آن را ترش به شمار آورده و بنابراین، دلش نمی خواهد آن را بخورد. او می بایست آمادگی و توانایی بهره گیری از خوراک بالاتر را داشته باشد، چرا که چندان «انگور» خورده که انگورها را خوب می شناسد و به خوردن بیشتر آنها دیگر نیازی ندارد. به او می توان سفارش کرد که چگونه بدون روبرو شدن با خطر، پرهیزکارانه زندگی کند، چرا که در پیش گرفتن یک شیوهٔ پرهیزکارانهٔ زندگی تنها زمانی بخردانه است که سودمند باشد، نه زیان آور.

در اینجا باز هم نیاز است که از بردباری سخن گوییم، چراکه به کار افتادن مراکز عصبی بالاتر از راه پرهیزکاری همه سویه زمان می برد. هم چنین، کودکی را که هنوز زمانش نرسیده، نمی توان برنا ساخت و گرچه اسباب بازی هایش را هم از او گرفته و وادارش سازند چون بزرگسالان رفتار کند، باز هم رشد بزرگسالان را نخواهد داشت و از دیدگاه ذهنی، بیمار می شود. بنابراین، می بایست بردبارانه چشم بداریم تا آن که مراکز عصبی بنمایند که دارند به کار می افتند و دگرگون سازی نیروی جنسی به چهره های بالاتر انرژی امکان پذیر گشته است. و این امر یک شبه روی نمی دهد. از این رو، چنانچه بالاتر انرژی امکان پذیر گشته است. و این امر یک شبه روی نمی دهد. از این رو، چنانچه

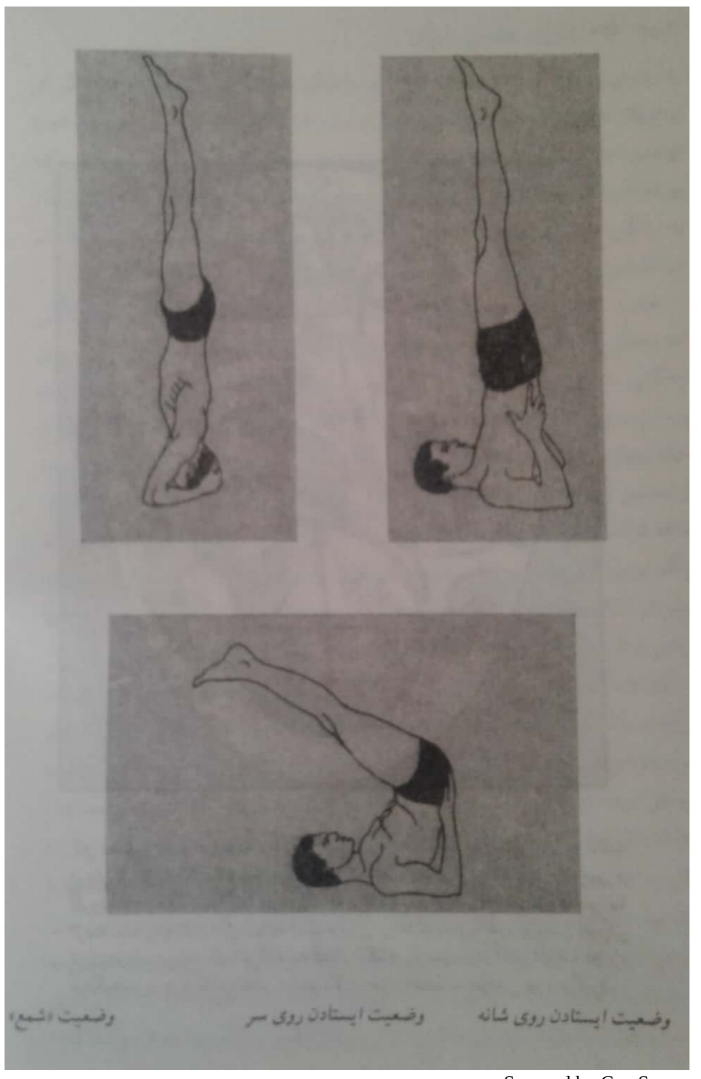
به ردهای رسیده ایم که احساس می کنیم پختگی بسندهٔ در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه را داریم و زندگی خویش را سروسامان داده و پای در راه هدف خود نهادیم، حتا در آن زمان هم نمی بایست ناشکیبا بوده و چشم بدان داشته باشیم که بی درنگ به دستاوردهای بالاتری رسیم. می بایست مایهٔ خرسندی مان شود که در آغاز به زندگی مهری تکان دهنده پیدا کنیم و در سیمای مان شادمانی و در نگاه مان درخششی روشن و القاگرانه به دیده آید، و توان کاری بالاتری بیابیم.

تجربهٔ دراز ما نشان می دهد که پیش گرفتن زندگی ای پرهبزکارآنه، در پیوند با کسانی که پختگی بسنده دارند، می تواند مایهٔ پدید آمدن و انباشته گردیدن چنان نیروی زندگانی سرشاری در فرد گردد که چنانچه درست به کار آید و آگاهانه هدایت گردد، بیماری های سالها ماندگار او ناگهان بهبودی یافته و آثار روان پریشی های جدی او از میان برداشته شوند. نیروی تمرکز فرد تا اندازه ای دور از چشمداشت افزایش پیدا کرده و شخص آغاز می کند با بدنی سرشار از نیروی زندگی، نیروی القاگری به دست آورد. بارها توانسته ایم شاهد آن باشیم که یوگیان سفید موی از راه چشم پوشی از شهوات رنگ موی آغازین خود را بازیافته و چروک لثه ها و دیگر نشانه های پیری که امروزه بیش از اندازه زود در انسانها نمایان می گردند، از سیمای شان رخت بر بسته و حتا برخی توانسته اند بار دیگر بدون عینک کتاب بخوانند.

چنانچه انسانی نیروی جنسیاش را به گونهٔ درست دگردیسی بخشد، می تواند بی گمان باشد که با گذشت زمان، دیر با زود، از سودمندی نیروهای روحانی بالانر بهره مند خواهدگشت. انسان ناگهان پی به استعدادهایی می برد که هرگزگمان نمی کرده درونش بوده باشند. این استعدادها از پیش درون او - هم چنانکه در همهٔ انسانها بوده اند، اما هنوز حالتی نهفته داشته اند. هنگامی که در برابر نیروهای جنسی سدی به پاکنیم، انباشته می شوند و در آغاز، تنش و ناآسودگی پدید می آورند. اما، چنانچه با همهٔ این ها استوار مانیم، این نیروها در پی راههای تازهای می گردند و ما توانایی آن را پیدا می کنیم که اندک اندک آنها را به نیروهایی بالاتر دگرگون سازیم. نیروی جنسی به پیدا می کنیم، پیش از هر چیز، غده های ترشح کننده را برانگیخته می ساخته و بدین گونه، به بدن شادابی و نیرو می بخشد! سپس مراکز عصبی بالاتری را بیدار می کند که تا



گل - صلیبی ها فردی را که به آگاهی همه سویه دست یافته و، بنابر این، دو قطب درونی اش را به آگاهی رسانده، «هرمافرودیت» به معنای «آمیخته ای از هرمس و آفرودیت» نامیده و او را با دو سر نشان می دادند. او فرمانروای نیروی جنسی یا اژدهاست و «پادشاه این جهان» است و روی اژدها که به نوبهٔ خود بر زمین چیرگی دارد، فرمان می راند. انسانی که به کمال آگاهی رسیده، از آتش اژدها در راه برانگیختن و پویا نگاه داشتن مراکز بالاتر مغز و اعصاب خودش بهره می گیرد.



Scanned by CamScanner

سش از این زمان، تنها می توانستند نیروهای آفرینندهٔ موجود اما نهفته را به چهرهٔ استعدادهای گوناگون هویدا سازند. به سخن دیگر، مراکز عصبی ای که می توانستند این استعدادها را نمایان سازند، پیش از این زمان تاب بایسته را نداشته و در خمودگی به سر می بردند. چه بسیار در درازای تاریخ به مردانی بر می خوریم که پس از گذراندن زندگی هرز، ناگهان به این دلیل آغاز به در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه کردند ـ یا ناگزیر به چنین کاری شدند ـ و دیری نگذشت که استعدادهایی برجسته ـ به ویژه نیروی جادویی ـ القاگرانهٔ کمتر یافت شوندهای که هیچکس و دست کم خودشان گمان نمع کردند از آن بهره مند باشند ـ در ایشان نمایان گردید. برای نمونه، در اینجا تنها از ایگناتیوس لویولا، ا بنیانگزار فرقه یسوعیان، ایاد میکنیم که از حادثهای که برایش رخ داد، ناگزیر شد چند زمانی در در پدرش بستری بماند. او که ناگزیر شده بود زندگیای برهیزکارانه را در پیش گیرد، از روی دل خستگی همه سویه، به آزمایش تمرین های باطنی روی آورد و در حال انجام آنها به کشفیاتی چنان دور از چشمداشت دست یافت که راستای زندگی اش از همه رو دگرگون شد. بدین گونه بود که او و پارانش فرقهٔ يسوعيان را بنياد نهادند كه در كوتاه زماني ١٥ ساله، توانست سراسر دنيا را ـ تار مرز چین! \_ فرا گیرد. او خود گفت که نیروی ارادهٔ جادویی \_ هبینو تیکی برآوازهاش را از راه در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه و انجام تمرین های باطنی به دست آورده است. در اینجا باز نیاز به یادآوری است که انسانی از ردهٔ میانه نه تنها زمانی با در پیش گرفتن زندگی پرهیزکارانه می تواند به فردی برتر و دارای نیروهای جادویی -القایی دگرگون شود که آزمودگی، پیشرفت و پختگیاش به درجهای رسیده باشد که بتواند فشاری راکه نیروی جنسی بازداشته شده بر مراکز بالاتر مغز و اعصابش وارد می کند، با اعصابی آرام و نیاشفته و به دور از برانگیختگی های روانی تاب آورد و پذیرا شود. در این راه برخی از تمرین های به ویژه مناسب بوگاکه کمی جلوتر آنها را بررسی خواهیم کرد، می توانند بهترین یاریگر ما باشند.

چنانچه فردی هنوز پختگی بسنده برای دگرگون سازی نیروهای جنسی را نداشته

باشد، یا به زبان دیگر، دریچههای مراکز بالاترش هنوزگشوده نشده باشند و بنابراین، آگاهی اش هنوز بسیار بسته باشد و ناساز با این ها به هر دلیلی - خواه از روی وضعیت جسمانی، ناهنجاری مادرزادی، پریشانی ذهنی، و خواه به هر دلیل دیگری از این دست ـ ناگزیر به در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه گردد، دچار بیماری خواهد شد. بیشتر زمانها فشار بیش از اندازه نخست روی غدهٔ تیروئید اثر میگذارد که شاید یه ناهنجاری های قلبی هم بینجامد، اما بی گمان به خیال پردازی های تاب نیاوردنی، حالات بی قراری و پریشانی های جدی باز هم بیشتر خواهد انجامید. در چنین مواردی نیروی جنسی برانگیخته شده برای خودش دریچهٔ گذری پیدا نمیکند و راه رسیدن به مراکز بالاتری را نمی یابد که بدان اجازه می دهند تا خود را به چهرهٔ نیروی بالاتر روحانی به نمود در آورد. از اینجاست که فرد از دیدگاه بیماری شناسی دچار برانگیختگی بیش از اندازه اعصاب می گردد که بسیار مایهٔ بیم است، چراکه فرد پیوسته از درون شعلهور می شود. این خطر می تواند به از هم گسیختگی جدی عصبی یا به راستی که حتا به وضعیت باز هم خطرناک تری که دانش امروزی آن را «شیزوفرنی،۱ می نامد، بینجامد. هر کسی که بخت بررسی بیماران شیزوفرنی در آسایشگاهی روانی را یافته باشد، می بایست پی برده باشد که کم و بیش همگی آنان بی کم و کاست، در به کارگیری نیروهای جنسی خود به راهبندها یا مزاحمتهایی ـکه خاستگاه جسمانی یا ذهنی داشتهاند ـ برخوردهاند و بیشتر زمانها از توانایی های ذهنی شگفتانگیز و استعدادهای بالایی برخوردارند. آنها بیشتر زمانها از بالاترین پهنههای روحانی بینش دارند و می توانند به راستی های بسیار بالای روحانی دیده افکنند، در حالی که از سوی دیگر، هنوز بالیدگی و شایستگی این ردهٔ بالای ذهنی را نداشته و نمی توانند تنش بالای ذهنیت برتر را تاب آورده، جذب خویش سازند، یا خود را با آن سازگاری دهند. آنها از این نیرو هیچ بهرهای نمی توانند ببرند، و از آنجا که فرصتی نمی یابند تا خود را رها سازند، اعصابشان تاب این تنش بالا و این وضعیتِ درهم شکستگی را تمی آورد. میان نمودهای هیجانی دیوانگی و ناکام ماندگی جنسی پیوندی نفی ناپذیر هست. کسی که با

سماران ذهنی سروکار دارد و خود نیز زندگی ای پرهیزکارانه را میگذراند و بنابراین، هم از مشاهداتش بهره می گیرد و هم از آزموده های شخصی خودش، در آگاهی یافتن از وضعیت این گونه بیماران به دشواری بر نمی خورد. با همهٔ این ها، جای اندوه است که تنها این مشاهدات - با آن که بالاترین درجهٔ روشنی دید را دارند - برای یاری دادن به سماران کافی نیستند. این که در گفتار کنونی خود به این گونه بیماری ها اشاره کرده ام، دلیل دیگری دارد و آن، نمو دنِ راستی شگفت انگیزی است که در پیوند با این بیماران مدان رسیده ام: این که بیشتر آنان خود خواسته از زندگی جنسی پرهیز نکرده، بلکه رعکس، بسیار خواهشمند زندگیای کامجویانه و کجروانه و سرشار از هرزگی و شهوت پرستی بودهاند، اگر که دلایل روانی یا جسمانی ایشان را از انجام چنین کاری باز نمی داشت. اینک برخی از این بیماران که هوشمندی بسندهٔ درک راستی های در پیوند با نیروی جنسی را داشتند، تا آنجا پیش رفتند که از راهبندهای جنسی شان از همه رو آگاهانه و خود خواسته بهره گیری کرده و برای دگرگون ساختن این نیرو، راه زندگی ای و هیزکارانه را در پیش گرفتند. در این نمونه ها پیشرفت بسیار چشمگیری پدید آمد: بیشرفتی که اندک اندک آنان را به افراد توانا و سودمند اجتماع دگرگون ساخت. چشم پوشی خود خواستهٔ این بیماران می بایست با ذهنیتی که از دیدگاه اخلاقی برتر بود، پیوند داده می شد. آنها می بایست به سوی خداوند بازگردانده می شدند! دستاوردی این چنین، در پیوند با این گونه بیماران، آسان به دست نمی آید و از این رو، تنها شمار اندکی از آنان به چنین پیشرفتی دست یافتند. اما، نمونه هایی که پیشرفتی چنین گسترده ـ که به راستی بتوان آن را بهبودی یافتن به شمار آورد ـ از خود نشان دادند، گواهی هستند بر پیوند ژرف میان شیزوفرنی و نیروهای جنسی ای که ناخواسته در انسان انباشته شده باشند. آنهاهم چنین، امکان بهبودیابی انسان از راه باور به خداوند یا دست کم، از راه اندیشهای با اخلاقیات پاک را که با پرهیزکاریای خود خواسته همراه شده باشد - به گونهای که مسئله «بازداشت» جای سخن نداشته باشد، چراکه این کار آگاهانه انجام می گیرد ـ نشان می دهند. از سوی دیگر، ما هرگز به بهبودیابیای بر نخورده ایم که آن را بتوان به بهره گیری لگام گسیخته و بی نگرش و کامجویانه از نیروی جنسی نسبت داد. در این موارد تنها فساد و تباهی به بار می آید!

انسان تنها با خودش می تواند یاری داده شود، زیرا نمی توان به آگاهی فرد دیگری پای نهاد و آن را سامان داد. در نهایت، ما می توانیم راه رسیدن به چنین دستاوردی را به او نشان دهیم اگر که خود، این راه را بدانیم! جای افسوس است که بارها و بارها رخ می دهد که بیشتر کسانی که خواهان یاری دادن به چنین بیمارانی هستند، خود هنوز راه درازی در پیش دارند تا همهٔ جلوههای نیروی آفریننده را در خویشتن بازشناخته و بتوانند رویکردهای آن را آگاهانه راستا بخشند. و این کاری است که آن را در دانشگاه یا از خواندن یک کتاب نمی توان آموخت، بلکه می بایست آن را خود تجربه کرد! به سختی می توان روان شناس یا روانکاوی را یافت که نیروی جنسی - آفرینندهٔ درون خویش را آزموده و تجربهٔ شخصی خودش را به دست آورده باشد. اگر در دانشگاههای خویش را آزموده و تجربهٔ شخصی خودش را به دست آورده باشد. اگر در دانشگاههای ما از دانشجویان خواسته می شد تا برای آزمایشگری محض، دورانی از پرهیزکاری را بگذرانند، روان شناسی امروزی ما از سیل کج فهمیهای کمتری دچار آفت می شد!

ورزشکاران آزموده دیر زمانی است که دریافته اند از راه خویشتن داری می توانند نیروی فراوانی را در خود انباشته سازند. مسابقه دهندگان تا دست کم ۶ هفته پیش از آغاز مسابقه اجازهٔ نوشیدن الکل، کشیدن سیگار یا آمیزش جنسی را ندارند. بسیار آموزنده خواهد بود که چنین دوره هایی از خویشتن داری را به دوره های رسمی آموزش پزشکی و به ویژه روان شناسان بیفزاییم تا پزشکان مان تجربهٔ شخصی به دست آورند.

رویداد زیر، هر اندازه هم که باور نکردنی بنماید، به راستی رخ داده است: ما با پزشکی بسیار نامدار و سرشناس آشنا شده بودیم. پس از آن که او و همسر بسیار نیکویش ۵ پسر زیباروی به دنیا آوردند، او به زندگی خویشتن دارانه روی آورد که به گفتهٔ خودش، به او اجازه می داد تا همهٔ نیروهایش را نگاه دارد، روی بیمارانش با نگرش ژرف تری کارکند، در شناسایی بیماری ها دقت بالاتری به دست آورد و به گونهٔ غریزی، بهترین شیوهٔ درمان بیمارانش را بیابد. و زن زیبا و تندرست، و بسیار فهمیدهٔ او، در این بهترین شیوهٔ درمان بیمارانش را بیابد. و زن زیبا و تندرست، و بسیار فهمیدهٔ او، در این بهوند، با شوهرش که انگیزه ای جز مهربانی کردن به همنوعانش نداشت، در نهایت مهرورزی، یکدل و یک زبان بود. چنین چیزهایی رخ می دهند، و خدای را سپاس، مهرورزی، یکدل و یک زبان بود. چنین چیزهایی رخ می دهند، و خدای را سپاس،

چندان هم ناياب نيستند. مسيح گفته است:

زیرا خواجگانی اهستند که مادرزاد، بی غریزهٔ جنسی آفریده شده اند و خواجگانی هستند که انسانهای دیگر آنها را خواجه ساخته اند. و کسانی هستند که از بهر دوستی خداوند (پادشاهی آسمان) از آمیزش جنسی سر باز می زنند. کسی که توانایی پذیرش این موضوع را دارد، باشد که جنین کند. (۱۹:۱۲:متا)

همهٔ این ها بایست گفته می شد تا نموده شود چرا انسانی که نه از روی نظریه ها، بلکه با آزمودن، دشواری به دست آوردن تجربه های شخصی خودش را به جان خریده است، چه در باختر و چه در خاور، همیشه خواهد گفت که در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه جز برای انسانهایی که پختگی روحانی بسنده دارند و چنین کاری برای شان و دستاوردهای نیکو به بار می آورد، کردار شایستهای نیست. چنین افرادی دریافتهاند که نیروهای آفریننده را چگونه می توان به سوی پایین یا بالا هدایت کرده و از آنها بهره دلخواه گرفت. اما، آنها خطرهای دگرگون سازی نیروی جنسی را نیز دریافتهاند. چنانچه کسی رأی استوار داشته باشد و از چیزی نهراسد، می تواند چنین فرآیندی را بیازماید. کام حتا در آن زمان نیز تنها با درنگر گرفتن این که همسرانشان را آزرده نسازند، به این کار دست می زنند. بی شک این گوشزد برای هراسان ساختن کسانی که می خواهند در راه یوگا پیش روند نیست. زیرا در برابر همهٔ خطرها ما بهترین سلاح را داریم که همانا راه یوگا پیش روند نیست! چنانچه همواره به آن بچسبیم، یعنی همیشه بیدار باشیم و آگاهی خودمان است! چنانچه همواره به آن بچسبیم، یعنی همیشه بیدار باشیم و آگاهی مان همین جا و همین اکنون باشد، هیچ آسیبی نمی تواند بر ما وارد آید!

خطری بی نهایت بزرگتر از آن که کوشش کنیم زندگی ای خویشتن دارانه در پیش گیریم، از سوی برخی تمرین های یوگا که روی ستون مهره ها تأثیر می گذارند و امروزه انسان های ناآگاه و بی ملاحظه آنها را رواج می دهند، ما را تهدید می کند. در برابر خطر راه پرهیزکاری ما آسانترین سپر را داریم و آن این است که چنانچه پیگیری آن ما را دچار ناآسودگی هایی چون عصبی شدن یا برانگیختگی بیش از اندازه کند، می توانیم بی درنگ از آن دست کشیم. ما می بایست دریابیم که نیروی آفریننده موضوع پیش پا

#### ۱۶۲ که انرژی جنسی و یوگا

افتاده ای نیست و با این گونه مسائل می باید بسیار جدی برخورد کرد. آن دسته از ما که فرصت بررسی های پی در پی در دیرها و رهروکده ها را داشته ایم، به خوبی می دانیم که برای مردان و زنانی که پختگی بسنده نداشته و ناگزیر به چشم پوشی از جنسیت و فدا کردن «همه چیز» خود شده اند، پیگیری این روش خویشتن داری می تواند چه پیامدهای غمانگیزی به بار آورد. تا زمانی که چنین کاری را فداسازی خویشتن به شمار می آوریم، پختگی بسندهٔ انجام آن را نخواهیم داشت. خداوند از انسانها نمی خواهد که خود را فدا سازند. راستی این است که بسیار بسیار اندکند کسانی که پیشاپیش پختگی روحانی به دست آورده و می توانند نیروی جنسی را به نیروی آفرینندهٔ خدایی دگرگونی بخشند. بسیاری «فراخوانده» می شوند، اما تنها «اندکی» برگزیده می شوند! اما برگزیدگان همواره بوده اند و خواهد بود: چه در رهروکده ها و چه در بیرون آنها، در سراسر جهان؛ چه در اینجا و چه در خاور زمین! بنابراین، بیایید در راهمان پُردل باشیم!

# بخش دوازدهم

گل جادویی

راستی این است که جای ندارد که دربارهٔ دگرگون سازی نیروی جنسی سخن گویبم، چراکه واژه های تنها به درد نمی خورند. کار را می بایست انجام داد! در این راه بایست آزمودگی شخصی به دست آریم و در نتیجه، هر سخنی که در پیوند با آن بگوییم، رویه ای خواهد بود. بنابراین، تنها اندکی می توانیم بگوییم، اما اگر این «اندک» به کار گذارده شود، همه چیز می گردد!

معنای دگرگون سازی نیروی جنسی به نیروی آفرینندهٔ روحانی چیست؟ این است که نیروی جنسی را چون حلقهٔ پیوند میان روح و تن به کار بریم؛ نه برای آنکه از روح ماده پدید آوریم - فرزند آوریم - بلکه برعکس، برای آنکه از بدن نیروهای روحانی به دست آوریم؛ برای آن که نیروی جنسی خویش را به پای بدن نریخته، بلکه برای گشودن مراکز بالاتری به کار بندیم که این نیرو خود را از راه آنها همچنان به چهرهٔ نیروی جنسی پدیدار نساخته، بلکه چون نیرویی روحانی و آفریننده - جادویی به نمود در می آورد: از راه فرمانرانی بر بدن به کمک تمرینهای هانایوگا، تمرکز و مراقبه، خویشتن داری و کار کردن! راستی این است که همهٔ گفتنی ها همین ها هستند.

با همهٔ اینها، تلاش خواهیم کرد که در پاسخ به پرسشهای فراوانی که تمرین کنندگان یوگا در این پیوند پیش کشیده اند، راهنمایی های کوتاهی به دست دهیم. می دانیم که همهٔ پرسشها را نمی توان به گوئهٔ خرسند کننده پاسخ گفت. از آنجا که

موضوع سخن مان به مسائل بسیاری ظریفی باز میگردد، راستش را بخواهید، میگوییم که دربارهٔ همهٔ جزئیات وابسته نمی توان سخن گفت. در این پیوند، تنها یک چیز است که می تواند تمرین کنندهٔ یوگا را باری دهد و آن این است که تجربهٔ خودش را به دست آورد! بدین گونه، چه شگفتانگیز خواهد بود کشفهایی که خواهیم کرد و این کشفها گذشته از آن که به همهٔ پرسشهای ما پاسخهای آموزندهای خواهند داد، ما را با آزمودههایی نیز که تاکنون به پندار نیاورده ایم و دور از چشمداشت مان هستند، آشنا خواهد ساخت. آنگاه، تجربهای که به دست می آوریم، ما را به د، افتن رازهای بیشتری رهنمون خواهد شد که همواره در درون آدمی - و بدن آدمی - نهفته بوده اند و با این همه، ما از احتمال بودن شان - در جهانِ راستین و نه تنها در دنیای نمادها - بی خبر بوده ایم رفتن در آن را نیز نشان دهیم. با این همه، دربارهٔ گامههای این راه را برشمرده و روش پیش رفتن در آن را نیز نشان دهیم. با این همه، دربارهٔ گامههای بالاتر، خودخواسته، به اشارههایی اندک بسنده خواهیم کرد. پویندگان سخت کوش این راه و کسانی که آن را تمرین می کنند، خود، دنبالهٔ راه را در برابر خواهند دید و همانگونه که فردی با چراغی کوچک در دست، در تاریکی شب می بیند که گام سپسین راکجا بایست گذارد، خواهند دانست که چگونه باید پیش روند.

از سوی دیگر، کسانی که تنها از روی کنجکاوی برانگیخته شده اند تا از این چیزها را اگاه شوند، اما کوشش نمی کنند کاری انجام دهند، نیازی ندارند که حتا به گونهٔ نظری، بدانند که آدمی چگونه و از چه راهی می تواند نیروهای آفریننده اش را - نیروهای نهفته در همهٔ انسانها را - از خمودگی به در آورده و به کار آورد. این راستی را که جادوگران نیرومند - بیایید آنها را هر چه دلمان می خواهد، بنامیم - همیشه بوده اند و هنوز هم امروزه یافت می شوند، حتا شکاک ترین انسانها هم نمی تواند نپذیرد. بنابراین، می کوشیم تاکلید در دالان اتاقک نهانی را به دست دهیم، اما هر کسی می بایست خود، آن را بگشاید. این که چه گنجهایی در آنجا یافت خواهد شد و این گنجها را چگونه باید به کار برد، نیاز نیست به گفته آید. هر کسی خودش آنها را خواهد دانست، بی هیچ وانمایی بیشتری...

اگر می خواهیم از نردبان یعقوب بالا رویم، می بایست پیش از هر چیز، یک چیز را

داشته باشیم که بی آن هیچ پیشرفتی امکانپذیر نیست، و آن، شکیبایی است! روح، وخویشتن، فراسوی زمان است. روح بی زمان است. بردباری حالت بی زمانی است. از این رو، چنانچه روی به هدف بیداری روحانی و دست یافتن به آگاهی مینوی داریم، می بایست پیش از هر چیز، اندیشه مان را سوی بی زمانی بگردانیم. و اگر اهریمن ناشکیبایی خواست ما را به چنگ گیرد، می بایست بی درنگ خود را با این اندیشه که «در ابدیت بس زمان هست!»، آرام بخشیم. درست همانگونه که یک نگارگر چینی یا مندی شاهکارهای بی زمانش را با این اندیشه که «می بایست شتاب کنم تاکارم بهنگام پایان یابد، انجام نمی دهد، تمرین کنندهٔ یوگا نیز می باید در پیوند با پیشرفت درونی اش، از هر گونه پندارهٔ زمان دست شوید. حتا اگر انسان به یاری شیوه های تندی بخشیدن به بالندگی آگاهی اش، راه خویش به سوی خودآگاهی ایزدی را هزاران سال كوتاه كند، باز اين روندِ بالندگي زمان مي برد. ابديت به اندازهٔ كافي دراز است و خداوند بی کم و کاست می داند که چه اندازه زمان می برد تا راه رسیدن به هدف خویش را بپیماییم. نیاز نیست نگران زمان باشیم. تنها فردیت ماست که در زمان متناهی زندگی می کند؛ روح ما ـ که روح خداوند است ـ زمان و جایگاه را نمی شناسد. بیایید برای هر چه کو تاهتر کردن این راه، هر چه از دستمان بر می آید انجام دهیم، اما هرگز نیندیشیم که انجام چنین کاری به چه زمانی نیاز دارد. چنین پنداری ما را فلج کرده و مایهٔ آن خواهد شد که شلاقهای زمان را برگردهٔ خویش احساس کنیم. روح بیزمان است و هرگاه به زمان می اندیشیم، روح خودمان، «خویشتن» خودمان را به چلیپا می آویزیم. از این روست که هنگامی که ناگزیر به شتاب می شویم، یا زمانی که دیگران ما را بی تابانه به شتاب بر می انگیزند، این همه عصبی می شویم. زیرا «خود» مسیحا ـ لوگوس ـ روی دو تیر زمان و جایگاه به چلیپا آویخته می شود، و اگر ما همین کار را با «خویشتن»مان ـ مسیحای درون خودمان ـ انجام دهیم، توانمندی و شهامتی راکه روح مان سخت به آن نیاز دارد، از دست می دهیم.

این که پویندهٔ راه یوگا نگران پیشرفت خودش نشود، بزرگترین سنجهٔ پیشرفت اوست. درست همانگونه که کودک نمی نگرد که کی بزرگ می شود، انسان نیز هنگامی که اگاهی اش میگسترد و بالاتر می رود و هشیاری بیشتری پیدا میکند، این را به نگر نمی آورد، یا کمتر پیش می آید که به نگر آورد. و درست همانگونه که فردی در همکف یک ساختمان به اتاقک بالابری پا نهاده، در آن را به روی خود می بندد و بالا می رود و نمی نگرد که در چه بلندی ای جای دارد - زیرا که می داند «آنجاست، با خودش»، در اتاقک کوچک ـ و این بلندی را تنها هنگامی که به تارک رسید و به پایین نگاه کرد، برآورد می کند، رهرو یوگا نیز نمی نگرد که آگاهی اش کی دارد گسترده تر می شود و هر دم چند پله از نردبان بزرگ یعقوب را پشت سر نهاده است. تنها اگر گهگاه نگاهی به پشت سر افکند، خواهد دید که در برآورد با حالت کنونی اش، از چه تاریکی و نادانی ای سر بر آورده است.

بنابراین، انسان نبایست ناشکیبا باشد، چراکه هر دمی، با آن که شاید در همان زمان خسته کننده و ناخوشایند بنماید، ارزشمند است و می تواند به ما تجربهٔ تازه و جالبی ببخشد. برگشتی در کار نیست. کسانی که پیش از ما این راه دراز را پیموده و به هدف رسیده و خواسته اند ما را باری دهند، پستی و بلندی های سر راه و تابلوهای فرسنگ شماری را که می بایست یک ایک پشت سرگذاریم، برای مان برشمرده اند. آنها، هم چنین، شرح داده اند که ما چگونه می توانیم آنان را پشت سرگذاریم! درست همانگونه که شماره انداز دیوارهٔ آسانسور به ما می گوید که به کدام طبقه رسیده ایم، به یاری استادانی که پیش تر از ما رفته اند، می توانیم بی گمان شویم که به کدام پله رسیده ایم، می توانیم با امید و شهامت پیش رویم. و هرگاه که به تارک رسیده و جای پای استواری پیدا کردیم، می توانیم به بالا آیندگان بشت سرمان دست یاری دهیم.

پیشرفتی که تندی یافته باشد ـ خواه پیشرفت رویش یک گیاه باشد و خواه پیشرفت آگاهی انسان ـ همیشه با خطراتی همراه است، چرا که هر چه باشد، ناساز با شیوهٔ طبیعت است. با این همه، از خطرها می توان دوری کرد، اگر که آنها را شناخته و از همان آغاز راه، خود را در برابرشان نیرومند گردانیم. انسان می تواند از پر شیب ترین دامنه ها به تارک رسد، به شرط آن که به درستی آماده باشد و بداند کدامین نقاط سر راهش به نگرش ویژه نیاز دارند. بسیاری با عمراهی راهنمایی آزموده به قله می رسند؛ دیگران، همچون فراز روندگان نخستین، بی راهنما به تارک می رسند. اما، همین که به دیگران، همچون فراز روندگان نخستین، بی راهنما به تارک می رسند. اما، همین که به

آنجا رسیدند، هر دو دسته، به گونهای یکسان، در قله ایستاده اند. بنابراین، می بایست خطرات تندی بخشیدن به دگرگونی نیروهای جنسی خویش را دانسته و از پیشروان راهمان بیاموزیم که چگونه ایمن پیش رویم.

بهترین و استوارترین سپر ما در برابر هر بیمی این است که هرگز آگاهیمان را رها نکنیم. به سخن دیگر، آگاهی می بایست همیشه بر خودش، بر اینجا و اکنون، استوار باشد و هیچگاه نلغزیده و با موضوعات بیرونی یکی نگردد. ما می بایست به آگاهی خود چسبید، و هرگز آن را رها نکنیم؛ بنابراین، باید همیشه بیدار و در اینجا باشیم! آگاهی گلی است جادویی که شاهزاده را به راهی بر فراز کوهساران، جایی که دلبرش زندگی می کند، رهنمون می شود و او را از همهٔ خطرهای تاریکی که وی را به چهرهٔ غولها و ارواح پلید تهدید میکنند ـ و نیز از پریان افسونگری که می خواهند او به کج راهه ها بفریبند ـ ایمن می گرداند. او گل جادویی را در برابرش می گیرد و پرتوی فراطبیعی این گل او را از ارواح پلید و جنّان و پریان بیمآور در امان نگاه داشته، آنها را فراری می دهد و راه را روشن می کند تا شاهزاده آن را گم نکند. نور گل جادویی آگاهی خود ماست! ما مي بايست هر انديشه و احساس خويش را پيوسته وارسي كرده و با نور آگاهی خود به آنها را جوییم. می باید ناچیزترین جنبش دل و اندیشهٔ خویش را به نگر آورده و بی درنگ، خاستگاه و انگیزهٔ ناخودآگاه آن را بررسی کنیم. صورتکی که بسیاری از کشش ها و احساسات برخاسته از ناخوداًگاه ما را پنهان میسازد و ما نمی خواهیم آنها را به رسمیت شناسیم، می بایست سنگدلانه پاره شود. خطرهایی هستند که خود را زیر چهرهٔ دروغین نیک خواهانی از ماکه جامهٔ دروغین پارسایی یا ایمانی والا را در بر کردهاند، پنهان میسازند. بیایید دریابیم در پس آنها چه نهفته است. چه بسیارند خواهشهای جنسی سرگردان، کامجوییها و کجرویهایی که خود را در زیر نقاب بخشندگی، چیزی که آن را انسان دوستی می نامند، یا حتا جامهٔ دروغین عرفان رویهای و بالاترین شورها و جذبه های دینی، پنهان می سازند. باید بدانیم که هر چه آگاهی انسان بالاتر می رود، او ساده تر، نرم خو تر، افتاده تر، بیدار تر و آرام تر می گردد. بیایید هشیار باشیم که سادگی و فروتنی ما نبایست نقشی بازیگرانه باشند که هنگام نمایش به خود می پذیریم. اگر کسی می خواهد ساده و فروتن باشد، هنوز از اینکه به راستی ساده

و فروتن باشد، بسی دور است. عواطف و افت و خیزهای احساسات نشانهٔ نادرستی راهند! چیزی که بیرون است، درونی نیست! چه بسیار به چهره ها و اداهای «پارسایانه»ای بر میخوریم که بر پست ترین خودبینی ها پوشش می نهند. این موضوع نیاز آنان را نشان می دهد که می خواهند پیشاپیش، چون «قدیسی» بی منیّت ـ و به ویژه، مهم - بنمایند و بالاتر از سایر فناپذیران «عادی» دسته بندی شوند. هر چه آگاهی مان بالاتر باشیم، طبیعی تر و ساده تر می گردیم. نه برای آنکه نقش بازی کنیم؛ برای آنکه ما همانیم که هستیم! ما پیشاپیش، درک میکنیم و می دانیم که چرا مسیح به مرد جوانی که او را «استاد خوب» خواند، پاسخ داد: «چرا مرا «خوب» می نامی؟ «خوب» یکی است و آن، خداوند است (۱۷ و ۱۶:۱۹:۱۶متا). بنابراین، کسی که اندیشه یا سخنی «نیکو» دارد، یا کار نیکویی انجام می دهد، این خداوند است که در اوست و خود را از راه «نیکویی» او به نمود در می آورد. مرد برتر هیچگاه متکبر و از خود خرسند نیست، زیراکه به خود باد نمی کند. او هیچگاه از «بزرگی» و «نیکویی» خودش در شگفت نمی شود، چراکه برایش طبیعی است چنین ویژگی هایی داشته باشد. او هرگز خودش را «بزرگ» یا «بخشنده» به شمار نمی آورد. او در آگاهی اش از این که نقابی رویه ای باشد - فردیتی داشته باشد -دست کشیده و از پوسته به مغز رخت کشیده است! و اگر کسی همواره آگاه باشد، دیدگان درونش گشوده خواهند شد و «دو سوی درخت آگاهی نیک و بد» در او به یکدیگر جوش خواهند خورد و پنداره هایی چون «نیک» و «بد» از اندیشهاش برون خواهند رفت. او تنها درخت را می بیند، که یکی است. و دیگر چیزی را که خوب یا بد باشد، نمی شناسد. چنین واژه های تنها به نماهای رویهای باز می گردند. اما، روشین شده به درون رویه ها می نگرد و گوناگونی ها در نظرش رنگ می بازند. چیزی نیست که «نیک» یا «بد» باشد. هر چه هست، نمود خداوند است که سراپا نیکویی است. چیزها تنها هنگامی که انسانهای ناآگاه آنها را به نادرسنی به کارگرفته و از روی اشتباه یا نادانی خویش تباه می سازند، به دیده «بد» می نمایند. همهٔ چیزها نیکو هستند، تنها هنگام کاربرد است که چیزی اهریمنی می گردد. هیچ نیروی منفیای در کار نیست؛ تنها، نیروهای منفی به کار گرفته می شوند! «چیزی نیک یا بد نیست، ذهن است که آن را چنین می کند، (هاملت ۲:۲).

#### گل جادویی که ۱۶۹

چنانچه پیوسته گوش به زنگ باشیم و به کوچکترین جنبشی از احساسات خود اجازه ندهیم که بی آگاهی ما سر بر آورد، به «بازداشت» یا هر اثر زیان بار دیگر زندگی پرهیزکارانه نیازی نخواهیم داشت.

### بخش سيزدهم

#### تمرين

دگرگون سازی نیروی جنسی کار بسیار سادهای است و درست از همین رو، شاید رای برخی دشوار بنماید. نیکوست داستان شاگرد کیمیاگری را به یاد آوریم که دستور مدون خطای ساختن زر را دریافت کرده و پیش رفت تا آن را آزمایش کند. مهمترین کاری که بایست انجام می داد، آن بود که هنگام جوشاندن و آماده کردن آمیزهٔ موردنیاز، به هیچ رو به یاد اسب آبی نیفتد. بامداد فردای آن روز که استاد از او پرسید چگونه سش رفته، با نومیدی تمام پاسخ داد: «همهٔ دستورها را دنبال کرده و همهٔ کارها را درست انجام دادم. همه چیز بایست درست پیش رفته باشد. اما اکنون، با آنکه پیش تر نمي دانستم آن چيز - بله ... يک «اسب آبي» - چيست، درست زماني که نبايست به آن بیندیشم، گلهای از آنها در سرم چرخ می خورند. بنابراین، آمیزهام به طلا تبدیل نشد!» با فرض اینکه ذهن نو آموز پیوسته در حالت بیزمانی ـ یا بردباری ـ است، نخستین اندرز ما به کسی که از باور درونی در پیش گرفتن زندگیای پرهیزکارانه برانگیخته شده است، این است که به هیچ رو برای این کار سوگند نخورد! زیرا اگر کسی باور دارد که از پیش پختگی بسنده و راستین دارد، و دیگر هرگز به خواهشهای جنسی اندیشه نخواهد کرد، و با این باور که از چنین خواهشهایی فراتر رفته است و بدنش از او فرمانبرداری میکند، سوگند پرهیزکاری خورد، اهریمن بی درنگ او را به چنگ گرفته و براو هراس می افکند. او باور خواهد کرد که اکنون «همه چیز» به گونهای غیرقابل

برگشت از دست رفته است. بنابراین، پیوسته - چنان که می باید - به سوگندش مى انديشد و گويي كه همهٔ اهريمنان آزاد شده و سر در پي اش گذاشته اند، چه بخو اهد و چه نخواهد، نمی تواند به چیز دیگری اندیشه کند. این اهریمنان چیزی نیستند مگر نیروی جنسی بدن که پاراسلوس آن را «جانور درون ما» خوانده و پولس حواری مسیح آن را با جملهٔ «شهوت تن ناساز با روح است... بنابراین، شما نمی توانید کارهایی را که مي خواهيد، انجام دهيد» (٥:١٧: غلطيان)، نموده است. و از آنجا كه ذهن پيوسته و پیوسته به موضوعات جنسی باز میگردد، اندامهای جنسی برانگیخته شده و فرد پیوسته گرفتار خواهشها و خیالبافیهای جنسی میگردد. همهٔ اینها بدانجا می انجامد که او حال و روز سن آنتونی در صحرا و بیابان را پیدا کند که ۴۰ سال آزگار صحنه های شهوت انگیز زنان لخت اغواگر و مانند این ها را می دید و ناگزیر بود با این پنداره ها بجنگد. بی شک این «اهریمنان» بودند که چنین انگاره هایی را پیش روی او كشيدند! امروز بايد بگوييم كه «ناخودآگاه» او آنها را فراافكني كرده است، اما نتيجه هر دوی این سخنان یکی است و موضوع تنها به نامگذاری بر میگردد. سرانجام، پس از ۴۰ سال، سن آنتونی توانست اهریمنان را از پای در آورد. اما بیهوده! زیرا بنگرید که آنها هنوز هم زندهاند و شمارشان فزونی پیداکرده و همگی بر سر زاهد بیچارهای که سوگند پرهیزکاری خورده فرود می آیند!

بنابراین، سوگند خوردن سفارش نمی شود!

با این همه، بار دیگر سفارش می کنیم که اگر انسان ناگزیر به پیکار با شکنجه های تاب نیاوردنی گردد، بایسته است که از خویشتن داری دست برداشته و به زندگی جنسی ای بر پایهٔ مهر راستین روی آورد. این کار نه گناه است و نه مایهٔ شرم و سرافکندگی. از این راه نیز می توان پیشرفت کرد، هر چند که کند تر پیش می رویم. اما چنانچه فردی پایداری کند تا هر چه زود تر به رده های بالا تر رسد، اندرز ما به او این است که می باید از همه رو سوگند و هر گونه احتمال سوگند خوردن و هم زمان، هر چه راکه سوگند خورده است، فراموش کند. او می بایست موضوعات جنسی و هر چه راکه با آنها پیوند دارد، یکسره فراموش کند. بسیار ساده است، مگر نه؟ بله، به شرط آن که اهریمنان در کار نبودند! زیرا، حتا اگر تا ژرفای فریب طبیعت را دیده و سراپای

مسئله سکس را با تکرارهای ابدی اش بسیار خسته کننده یافته باشیم، استوارترین شبوه ای که ذهن به کمک آن می تواند از خواهشهای جنسی تاب نیاوردنی ای که ناگهان برجسته و واکنشهای جسمانی ویژهٔ خود را برمی انگیزند رهایی یابد، این است که از پیش دل مشغول مسائل جنسی نباشیم: همان مسائلی که به راستی می خواهیم از آنها رهایی یابیم. بنابراین، می آموزیم که قطب منفی چگونه خود را به نمود در آورده و در ناخود آگاه مان به چهرهٔ روح مقاومت جلوه می کند. شگفت انگیز نیست که دین ها آنها را اهریمن خوانده اند. و سروکله زدن با این اهریمن کار ساده نیست، چراکه من آنه یا آنگونه که او پانشیاد آموزش می دهد: «تو آنی» تو آنی» (تت توام آسی ـ تت توام

جدا از اهریمن ناآگاهی، خود بدن نیز هیچگاه ما را آسوده نمیگذارد. پیش از این، بدن با زندگی جنسی هماهنگ بوده است. غدههای جنسی همچنان خواهان رهایش هستند و نیروی جنسی تا زمانی که به مراکز بالاتر جلوه گریاش راه پیدا نکرده، همچنان در غده های جنسی انباشته می شود. بعدها، هنگامی که نیروی جنسی از راه تمرین های مناسب بوگا به مراکز عصبی بالاتر راه پیدا کرد و در آنها توانست خود را چون چهرهٔ بالاترى از نيروى آفريننده نمو دار سازد، دگرگون سازى بسيار آسان تر انجام مي شود. در آن زمان انسان آرامش بسیار بیشتری دارد. دوران آغاز کار سخت ترین دوران است، درست از این رو که نیروی جنسی ناتوان از یافتن راهی برای خروج، اندامهای جنسی را باز هم برانگیخته تر می سازد. بنابراین، در آغاز انسان باید بر دو دشواری پیروز شود: از یک سو پندارش و خردش به او اجازهٔ آرامش نمی دهد؛ از سوی دیگر نیروی جنسی بازداشته بدن او را باز هم بیشتر از پیش برانگیخته می سازد. اما، این درست همان چیزی است که بدان نیاز داریم زیرا این برانگیختگی بیش از اندازه، اندک اندک روی مراكز عصبي بالاتر بازتاب پيداكرده و آنها را برمي انگيزد. و اين برانگيختگي، همانگونه که شاهزادهٔ داستان «زیبای خفته» دلدارش را با «بوسه»ای (بوسه نمودی جنسی است) از خواب بیدار می کند، این مراکز را از حالت خفتگی و نهفتگی شان بیدار می سازد.

#### ۱۷۴ که انرژی جنسی و یوگا

بنابراین، چنانچه کسی با نخستین دشواری ها پیکار کرده و پایداری کرده و بر ناآرامی های ذهنی و بدنی اش چیره شده باشد، آنگاه در پاداش، دگرگون سازی نیروی جنسی خود را بسیار آسانتر می یابد. با همهٔ این ها، بسیار پربهاست که به نیروی جنسی رو به بالا برخیزنده اجازه دهیم که خود را از راه مراکز عصبی بالاتر به نمود درآورده و از میان آنها برون ریزد. بهترین یاریگر ما در این راه چیست؟

میان ای برون ریود. بهترین بازی تر از می از از الله می الله می از دهنی! کردن! هم کار بدنی و هم کار ذهنی!

نخستین تمرین ما در یوگا پرانایاما ا یا کنترل تنفس است.

ما تنها زمانی می توانیم به ارزش راستین چیرگی بر نفس پی بریم که دریابیم هر آمیزش جنسی تقلیدی است از تنفس ـ یعنی آمیخته شدن آهنگین نفس با ششها ـ هر نفسی که فرو می بریم، کنشی است به زندگی بخشی آمیزش جنسی ما. نفس کشیدن با هر نفسی به ما زندگی تازه می بخشد، حال آن که آمیزش جنسی به زیونده ای تازه زندگانی می بخشد. از این روست که نفس کشیدنِ درست به ما حسی شادمانی بخش و خرسند کننده همچون آمیزش جنسی می بخشد.

پرانایاما و تمرینهای جسمانی ای که هندیان آنها را «هاتایوگا» می نامند، به سراسر بدن سرزندگی و روحانیت بخشیده و بدین گونه، آن را تندرست نگاه می دارند. این تمرینها را را به درازا در کتاب دیگر خود، «یوگا و تندرستی» که به همراهی همکارم سلواراجان سیودیان و شنه و به چاپ رسانده م، برشمرده ام. راستی این است که نوشتار کنونی دنبالهٔ همان کتاب است. بنابراین، در اینجا تنها به تمرینهایی از یوگا اشاره می کنم که به ویژه مناسب کسانی هستند که خویشتن داری جنسی را تمرین می کنند. این تمرینها مایهٔ گردش خون از اندامهای پایینی بدن به سر و اندامهای بالایی شده و بدین گونه، اندامهای جنسی را آرام ساخته و مراکز بالاتر را بر می انگیزند. سپس شرح تمرینهای ویژه ای را می آورم که برای دگرگون سازی نیروی جنسی به

نبروی روحانی به کار می آیند و از تمرینی یاد میکنم که به ما توانایی می دهد تا نیروی زندگانی خویش را چون آتشی جادویی و زندگی بخش به کار گرفته و از آن بهره بریم.

## وضعیت شمع (ساروانگ آسانا)

اثر این تمرین آن است که خون را از پاها و شکم به سر، مراکز مغز، گردن و شانه ها برساند. بدین گونه، به اندامهای مغز که خاستگاه حافظه و نیروی تمرکز ما هستند، نیرو می بخشیم. به غدهٔ تیروئید نیز نیرو می دهیم که در گردن جای دارد و ذهن و قلب ما را هدایت کرده و به ما حس زمان را می بخشد. بنابراین، فشار روی قلب کاهش یافته و کارکرد آن با نیروی دیگر به توازن در می آید.

شیوه انجام: در حالتی که بر پشت دراز کشیده ایم، دستهای مان را به موازات بدن و در حالی که کف آنها را رو به پایین و چسبیده بر زمین نگاه داشته ایم، دراز می کنیم. تنفس مان آرام و ژرف است. آهسته و با نگرش، پاها را به گونهٔ کشیده از روی زمین بلند می کنیم تا حالات عمودی پیدا کنند. آنگاه، تنهٔ خود را که با دو دست از آن پشتیبانی می کنیم، از ناحیهٔ کمر بالا می آوریم تا با پاها در یک راستا آید. با شکم تنفس کرده و این وضعیت را تا زمانی که احساس خستگی کردیم، نگاه می داریم. سپس، به آرامی کمر و پاهای کشیدهٔ خود را به حالت آغازین بازگردانده و دمی چند به همین حال روی زمین دراز کشیده و آرام و منظم تنفس می کنیم تاگردش خون به راستای عادی اش بازگردد. هنگام انجام این تمرین می باید از جنبشهای ناگهانی و نوسان داری که می توانند به قلب آسیب رسانند، پرهیز کنیم.

## وضعیت ایستادن روی شانه (ویپرتیا کارانی)

اثر این تمرین مانند تمرین پیشین است. اما اجرای آن ساده تر انجام می شود. شیوهٔ انجام: دراز کشیده بر پشت و با دستهای موازی با بدن، بازدم انجام داده، پاها را به آرامی بلند می کنیم و در حالی که باسن ها را با دست ها پشتیبانی می کنیم، پاها

-Candle Posture (Sarvangasana)

Y-Shoulder Stand (Viparita Karani)

#### ۱۷۶ که انرژی جنسی و یوگا

کج کرده و به سوی پشت سر پایین می آوریم. فرق این تمرین با تمرین «وضعیت شمع» در همین، و نیز در این است که در این تمرین دستها باسن را نگه می دارند، نه کمر را. با تنفسی آرام از ناحیهٔ شکم، و تا زمانی که احساس فشار بیش از اندازه نکنیم، در این حالت می مانیم. آنگاه، به آرامی و با کنترل به وضعیت درازکش بازگشته و خود را با نفسهای آرام و سنجیده آرام می سازیم.

## ایستادن روی سر (سیرش آسانا)

اثر این تمرین مانند تمرین «وضعیت شمع» است، اما در آن، بالاترین مراکز مغزکه در انسان میانه در وضعیتی خفته و نهفته به سر می برند، با توان بیشتری برانگیخته می گردند. این تمرین (و نیز تمرین های تمرکزی مکمل آن) مراکز یاد شده را به کار می اندازد و بدین گونه، به آگاهی نیروی آفرینندهٔ درون مان دست یافته و حافظه مان برانگیخته، و نیروهای ذهنی مان بیدار می گردند.

شیوهٔ انجام: در آغاز این وضعیت بر زمین زانو زده و روی پاشنههای می نشینیم. دستها را کمی بسته، از پهلو در برابر خود روی زمین می گذاریم. سپس سر به پایین خم شده و بخش بالایی آن کم و بیش در میان دستهای نیمه حلقه ما جای داده می شود. آرنجها روی زمین و نه چندان دور از بدن نگاه داشته می شوند. آنگاه کمر را با پاهای چسبیده به هم از زمین بلند می کنیم. همین که ترازمندی خود را باز یافتیم، پاها را می کشیم تا به حالت عمود بر زمین در آیند. می توانیم نخست یک پا و سپس دیگری و یا هر دو را با هم، از زمین بلند کنیم. این وضعیت را با تنفسی نرم و آرام تا زمانی که احساس خستگی بیش از اندازه نکرده ایم، پایدار نگاه می داریم.

گاه این وضعیت در آغاز با دشواری همراه می شود. اگر چنین است، تمرین خود را در کنجی از اتاق یا در برابر نیمکتی انجام می دهیم که چنانچه نیاز افتد، برای پاهای بلند شده و عمودمان تکیه گاه فراهم آورد.

در بازگشت به وضعیت آغازی، پاها را از زانو خم کرده و پیش میرویم تا به

وضعیت دو زانو و نشسته روی پاشنه ها بازگردیم. از این راه، دمی چند، احساس آرامش خواهیم کرد. به هیچ رو نباید از حالت ایستاده روی سر خود افتاده یا جنبش های ناگهانی دیگر انجام دهیم.

## دگرگون سازی (اوجاس)

این تمرین مهم ترین و مؤثر ترین تمرین دگرگون سازی نیروی جنسی است. برای انجام آن در پادماسانا (وضعیت لوتوس یا نیلوفر) نشسته و ضمن این که به شیوهٔ کامل تنفس يوگايي نفس ميكشم، با به كار انداختن خيال خود، به پندار مي آورم كه با هر دم فرو بردن خودم - بنابراین، آگاهی ام و «خود» روحانی ام - به پایین ستون مهره ها، دنبالچه، فرود آمده و از آنجا با بازدمي آهسته، از ستون مهره ها بالا ميروم؛ يعني، خود را در نهایت هشیاری و خود آگاهی، به آهستگی به کاسهٔ سرم می رسانم که جایگاه چاکرای ساهاسراراست. این تمرین بسیار ساده است و با این همه، به ما اجازه می دهد که همهٔ برانگیختگی های خود را از غده های جنسی بازگرفته و به سوی مراکز بالاتری روانه می سازیم که در آنها به شرط آن که تمرین را درست انجام دهیم، می توانیم نیروی جنسی را به چهرهٔ نیروی آفریننده نگاهداری کنیم. این تمرین مهم ترین تمرین دگرگون سازی نیروی جنسی است، زیرا ما را یاری می دهد تا این نیرو را به مراکز بالاتر نمودیابی اش هدایت کرده و آن را از راه این مراکز به چهرهٔ دگرگونی یافتهٔ نیروی جادویی آفریننده به کارگیریم.

نخستین خویشکاری ما به کمک نیروی جنسی این است که پایداری اندالمهای خود را که نیروی آفریننده تا پیش از این در آنها خفته بود، بالا برده و افزایش دهیم. نیروی پایداری بایست به اندازهای افزایش یابد که به نیروی آفریننده اجازه دهد از وضعیت خفتهاش سر بر آورده و به کار افتد. این نیرو دیگر خود را به چهرهٔ نیروی جنسی به نمود در نمی آورد، بلکه چهرهٔ نیرویی جادویی - روحانی را به خود می گیرد. از این پس، پیشرفت ما به فراگیری تمرین بعدی بستگی پیدا میکند: این که نیروی روحانی را که

خود من است، به همه جای بدنم هدایت کرده یا به زبان دیگر، با «خویشتن» خود به همه جا راه پیدا کرده و پرتوهای خود را به سراسر بدن روانه سازم. زیرا هدف ما تنها این نیست که نیروی جنسی یا «خویشتنِ» مادیت یافته خود را دگرگون ساخته و همزمان، آن را به مراكز بالاتر روانه سازيم؛ بلكه بالاترين هدف ما اين است كه به ياري همین مراکز بالاتر، نیروی زندگانی خویش را پرتوافکن ساخته و در پایهٔ نیرویی جادویی به کار بریم. می بایست بدانیم که این نیرو چگونه و با چه هدفی می تواند به کار بسته شود. وگرنه، بیهوده است که چوبدستی جادویی داشته باشیم، اگرکه جادوگر نباشیم و نتوانيم أن را به كار بريم.

این تمرین به راستی بسیار ساده است. به آنجا می رسد که آگاهی را از راهی هدایت کنیم که نیاز به یاری نیروی آفریننده جادویی پیداکند و بدین گونه، کنشی جادویی و جان بخش گردد. چه چیزی آگاهی را بر آن می دارد تا این ویژگی ها را به خود بپذیرد؟ این راستی که من خودم به گونه آگاهانه همین نیرو شده ام. «من» زندگی هستم و هر جا که من آگاهانه باشم، زندگی نیز هست. آگاهانه که به هر جا راه یابم، همه چیزها زنده و زندگی بخش می گردند. هر کسی که این دو جمله را سنجیده و به درستی درک کند، بر همهٔ رازهای زندگی و مرگ دانایی دارد.

شیوهٔ تمرین چنین است: باکنترل نفس همه سویه، یوگا، نفسی بسیار ژرف کشیده و خودخواسته، ششها را از هوا پُرِپُر ميسازيم. آنگاه، با بازدم كه مي بايست آهسته و کمی بازداشته باشد، آگاهی خود را نخست به نوک انگشتان پاهامان می بریم، یعنی، خود، با «خویشتن»مان به آنجا می رویم. به گونهای روشن، احساس می کنیم که چگونه در پاهامان جریان و گرمایی آغازین پدید می آید که بعدها، هنگامی که آز و دگی بیشتری پیدا کردیم، جای خود را به گرمایی آتشین و حس سوزن سوزنی داغ می دهد. در آغاز ۵ تا ۱۰ دقیقه به این شیوه تمرین کرده و پس از چندی، این زمان را افزایش می دهیم، زیرا تمرین مان به هیچ رو نمی تواند زیانبار باشد. نیاز نیست به ساعت نگاه کنیم. هنگام تمرین به درستی خواهیم دانست که تمرکزمان کی اندکاندک رو به کاهش میگذارد و آنگاه می توانیم باز ایستیم.

بدون تمرکز همه سویه ـ یعنی، زمانی که با همهٔ وجود خود تمرکز نمیکنیم ـ به هیچ

رو سودی ندارد تمرین کینم. بهترین وضعیت انجام این تمرین دراز کشیدن بر پشت است، به گونهای که خون بتواند یکنواخت در بدن گردش کند. زمانی می رسد که شخص احساس می کند پاهایش با ارتعاشات بالاتری از آگاهی تمرکز یافته شارژ می شوند و اندک اندک، گرمایی گزگز کننده در بدن آغاز به پخش شدن می کند. بدین گونه، سپس می توانیم آگاهی پرتوافکن خویش را برخیزانده و سراسر پاهامان را با نیروی زندگانی بالاتر پر سازیم. آنگاه می توانیم آغاز به روشن سازی دستها ـ نخست دست راست، آنگاه دست چپ و، سپس هر دو دست با هم ـ کنیم، تا زمانی که آنها هم گرما و سوزن سوزن شدن را حس کنند. این فرآیند را می توانیم به سراسر تنه و سراسر بدن گسترش دهیم تا سرانجام در قالب گرمایی سوزن سوزنی یا حتا داغ شدن، از نیروی زیستی فزونی یافتهٔ خود حسی کلی به دست آوریم. بدین گونه، در سراسر بدن بیدار می گردیم! بدن این تابش را چون ظرفی گشوده دریافت کرده و آغاز می کند با شدت بیشتری زندگی کند! سراسر بدن، از سر تا نوک انگشتان دست و پاها، آغاز می کند ـ با جنان شدت و سرزندگی ای که به انسان احساس آن را می دهد که از نور، پرتوهای نیرومند نور، سرشار شده است - در همه جا بیدار و سرشار از نیروی زندگانی گردد. این موضوع بیش از تنها یک احساس است و نشان می دهد که با این تمرین مي توانيم براي خود كالبدي اتري، بافته از نور، فراهم آوريم. برخي عارفان اين كالبد نورانی به چشم نیامدنی را «بدن الماسی» نامیدهاند. مسیح در تابور کوه در «پیکر دگرگون چهره ۱۱ش بر ۳ تن از شاگردان خود پدیدار شد. «و پس از ۶ روز، مسیح پیتر، جیمز و برادر او یوحنا را برداشته و با خود به قلهای دوردست برد. و در برابر آنها سیما دگرگون کرد: چهرهاش چون خورشید به درخشش در آمد و جامهاش به سپیدی نور شد» (۱۷:۱-۱۷:متا). «و جامهاش درخشان شد، سپیدتر از برف؛ چنانکه روی زمین هیچ سفید کنندهای نمی توانست بدان به آن اندازه سپیدی بخشد.» (۳-۲:۹:مرقس) همانگونه که تکهای فلز «مرده» را به کمک الکتریسیته یا مغناطیس می توانیم «زنده» کنیم، بدن انسان را نیز می توانیم مغناطیسی یا «زنده» کنیم. و همانگونه که مغناتیزم نیروی جادویی است، بدن انسان نیز توانایی آن را پیدا میکند که از خود نیروها و

انرژی هایی جادویی - انسانی را به نمود در آورده و برون تاباند. بدین گونه، بر نیروهای

جادویی ـ آفریننده چیرگی به دست می آوریم. راستی این است که چنین کاری را تنها با نیروی جنسی دگرگونی یافته می توان انجام داد.

درست همانگونه که نیروی جنسی می تواند به یک موجود زنده تازه به یک بچه و زندگی ببخشد، این نیروی زندگی بخش در خود ما نیز می تواند موجودی زنده و تازه پدید آورد. بدینگونه، «آدم میرای دیرین ما جای خودش را به «انسان مسیحا»ی نامیرای باز برخاسته می دهد. از انرژی آگاهی بالاتر و فزونی یافته نیروی حیاتی افزایش یافته ای سر می زند که ارتعاشات بالای آن به هیچ ویروس و باکتری اجازهٔ راه یافتن نمی دهد. این موضوع آسیب ناپذیری مردان خدا در برابر همهٔ بیماری ها را توضیح می دهد. حتا اگر فرد هنوز انسانی خدایی نشده باشد، باز هم پیشاپیش می تواند نیروهای بیشینهٔ آگاهی فزونی یافته اش را در آغاز بنا بر ردهٔ شخصی خودش، سپس به شیوه ای در حد میانه، و سپس به شیوه ای باز هم بالاتر و روحانی تر به کار بندد.

اگر در جایی از بدن ناآسودگی ای هست، می توانیم این تابش را با بیشترین شدت روی نقطهٔ آن فشرده سازیم. با شگفتی در خواهیم یافت که از راه نیروی حیاتی تمرکز یافته دردها ـ بیشتر زمانها به گونهٔ از همه رو ناگهانی ـ ناپدید شده و زکام و دیگر پریشانی های جسمانی بهبود خواهند یافت. ارتعاشات آگاهی از امواجی که امواج کوتاه، پرتوهای ایکس یا پرتوهای رادیوم خوانده می شوند، به گونهای غیرقابل مقایسه، بالاترند. طبیعی است که اثر آنها نیز به گونهای غیرقابل همسنجی، بالاتراست. گذشته از این که می توانیم در بدن خودمان اثرات معجزه آسا پدید آوریم، چنانچه در کار سوی دهی به آگاهی ورزیدگی یافته باشیم، می توانیم این ارتعاشات بالاتر را به بدن زیوندگان دیگر نیز روانه سازیم. با این کار در بدن آنها ترازمندی پدید خواهیم آورد. در این نقطه انسان درنگ می کند که پیش تر رود. اگر بنگریم که این گونه مسائل چگونه از روی بدجنسی برخی افراد نادان و پست کاربرد نادرست پیدا کرده اند، در می باییم که چرا بهتر است درباره آنها خاموش مانیم. جادوگران بزرگی چون مِسمِر، ا

دو پوته، ا مارکیز پوسیگور ا و دیگران در این باره رک سخن گفته اند. پیامد دوری ناپذیر این کار، چه در آن زمان و چه امروز، این بوده که افراد نادان آغاز به بازی کردن با این نبروها کرده اند. بیشتر زمانها آنان، از روی خودبینی، میخواهند دیگران را که به هیچ رو خواستار نیستند، «مغناطیسی اکنند. با این کار آنها پرتوهای ناپاک خود را به دیگر انسانهای دردمندی انتقال میدهند که در نتیجه، به راستی بیمار یا بدحال تر از پیش می گردند. بنابراین، بیابید جاه طلبی خود را به دست یافتن به نیروی زندگی افزایش بافته تر برای خودمان مرزین سازیم و بیاموزیم که آن را درست به کار برده و هدایت کنیم. بیایید بدنهای خودمان را زنده - و بیدار! -سازیم.

کسی که این تمرین ها را از روی گرایش راستین به خداوند انجام می دهد، چنان تجربه های درونی تازه و شگفتی پیدا میکند و چنان درهای نهانی بسیاری به رویش گشوده می گردد که دیر یا زود - از روی مهر راستین - و نه برای آن که دیگران ستایش کنند، دلش می خواهد ـ و راستی این است که می تواند ـ به دیگران کمک کند. در این , ده او دیگر نیازی نخواهد داشت که از دیگر انسانها بیاموزد پرتوهای بالاتر خودش چگونه و با چه هدفی می توانند به کار آیند. ایگناتیوس لویولا، پدر باره یا والنتین گریت ریکز ٔ نیز از کسی نیامو ختند که چگونه دیوانگان و دیگر مردمان به راستی بیمار را شفا دهند. از این روست که بیش از این، در اینباره سخن نخواهیم گفت.

بنابراین، بیایید با ارادهای آهنین کار کنیم. بدینگونه، کلید دگرگون سازی نیروی جنسی به نیروهای آفریننده ـ خدایی در دستانمان نهاده خواهد شد.

با این همه، دلم می خواهد اندرزی را دوباره یادآور شوم. هنگام انجام تمرین های يوگا هرگز نبايست به انديشه آوريم كه داريم تمرين ميكنيم چون كه دلمان ميخواهد غده های جنسی خود را باز ایستانیم تا بتوانیم زندگی ای پرهیزکارانه داشته باشیم. زیرا اهریمن هرگز از پای نمی نشیند، و اگر اندیشه های خود را به غده های جنسی سوی دهیم، آنها از سوی گرفتگی آگاهی ما برانگیخته و بیدار می شوند. بنابراین، بیایید هنگامی که یوگا تمرین می کنیم، به تندرستی، آرامش و متعادل بودن بیندیشیم، اما به ویژه، تلاش کنیم تا در خود حس کامل بودن را بیدار و تجربه کنیم و به کردار در آوریم. بیایید کوشش کنیم تا درون خود را بیازماییم و حسی از ناوابستگی همه سویه را تجربه کنیم. بیایید در خود این بی گمانی را بیدار سازیم که به هیچ رو به چیزی یا کسی که مکمل مان باشد یا از بیرون یاری مان دهد، نیاز نداریم و به جای آن که از دیگران چشم دوستی و مهر داشته باشیم، خود ما باشیم که دوستی و مهر خویش را نثار دیگران می سازیم. بیایید بی گمان باشیم که در درون خود همه چیزها را داریم و خود، همه چیزیم. من کامل هستم!

این احساس به ما خویش ـ استامی، بی باکی و پردلی ای سستی ناپذیر بخشیده و حالتی از هستی ما می گردد که پیوسته با ما و درون ماست. همیشه خرسندیم، زیرا همه چیز را درون خویش داریم. این حالت، بیش از هر چیزی، ما را در برابر خواهشهای جنسی یاری می دهد. زیرا خواهش جنسی بر نمی خیزد، مگر از حس کمبود داشتن و جستجوی نیمهٔ کامل کننده ای که کم داریم و بی او خود را تنها و واگذاشته احساس می کنیم. اما اگر همه چیز را در خودمان بیابیم و خود، کامل باشیم، دیگر به چه چیز بیشتری نیاز داریم؟ چه چیز است که می توانیم کم داشته باشیم؟

سودمندی کلّی اثر تمرینهای هاتایوگا را می توان با کار جسمانی افزایش داد. کار جسمانی، مانند تمرینهای هاتایوگا، به ما کمک می کند تا اندیشهها و جریان خون اضافی خویش را از اندامهای جنسی دور گردانیم. نیروی جنسی نیروی زندگانی ای است که انسان می تواند آن را برای بدن خودش نگه دارد. یکی از شیوههای خوب رسیدن به چنین دستاوردی همراه ساختن کار بدنی با تمرینهای هاتایوگاست. کار کردن گذشته از آن که بدن را مشغول ساخته و به گردش خون در ماهیچهها یکنواختی می بخشد، ذهن را نیز درگیر می سازد، بنابراین ما به اندیشهها اجازه نمی دهیم که در راستاهای هرز پرسه زنند. راهبان رهروکدهها، در کنار پی جوییهای روحانی خود، بیشتر زمانها در باغهای پرورش میوه و سبزی یاکارگاههای گوناگون به کار می پردازند. ما می توانیم به کارهای بدنی دیگر یا به ورزش نیز روی آوریم. با این همه، شاید چنان رخ دهد که در هنگام انجام کارهای از همه جسمانی خویش ـ هنگامی که سیبزمینی

بوست میکنیم، پارو میزنیم، تنیس بازی میکنیم، یا هر کار دیگری انجام می دهیم -ذهن مان بارها و بارها به سویی نادرست بلغزد. بارها و بارها گرفتار وسوسهٔ این باور می شویم که هدف کارمان روانه ساختن نیروهای جنسی در راستاهای تازه است تا جلوی به گردش در آمدن خون در اندامهای جنسی خود را بگیریم. و چنین پنداری بيامدي ندارد، مگر آنكه همهٔ انديشهها و همهٔ آگاهي ما در نتيجه، همهٔ گردش خون ما متوجهٔ درست همین اندام ها شود. شگفت انگیز است که بگوییم از همان کشاکش های نخست، به این آزمودگی بسیار سودمند رهنمون می شویم که دریابیم نه بدن، بلکه ذهن است که در ما خواهش جنسی به بار می آورد! در ناهمسازی با این سخن، شاید گفته شود که خواهش جنسی از ناخود آگاه روی ذهن اثر میگذارد. اگر چنین باشد، این اثر تنها تا پیش از زمانی که نیروی جنسی به مراکز بالاتر راه پیداکند، کارگر خواهد بود. زیرا جنانچه کسی در آزموده هایش تا آنجا پیش رفته باشد که نیروی جنسی دگرگونی بافتهاش بتواند چون نیروی آفریننده نمود پیداکند، این نیرو دیگر در ناخودآگاه او باز داشته نخواهد بود و از آنجا دیگر همچون یک سّم اثر نمیکند. حتا در آن زمان هم نیروی جنسی به دلخواه فرد می تواند به یاری ذهن به اندامهای جنسی بازگردانده و در آنجا به مصرف رسد. ذهن توانایی آن را دارد که سکّان خود را هر جا آگاهی فرمان دهد، یگر داند. و درست از آغاز کشمکش مان با نیروهای آفریننده، در خواهیم یافت که ذهن در راه رسیدن ما به خداوند چه وظیفهٔ بزرگی را باید ایفاکند. چه پر برکت است این ماری که با «حلقه»اش نیروی زندگانی ما را نه تنها به سوی پایین، بلکه به همان اندازه به بالا، سوی خدا، رهنمون می شود ـ اگر که آگاهی ما بر آن چیرگی داشته باشد! به خوبی می دانیم که بدن هنگام بلوغ، خودش را با نیرویی طبیعی به احساس در مي آورد. در اين هنگام، تنش حياتي بدن بالا، و نيروي جنسي بسيار توانمند است. از این روست که گفته می شود نو جوان تازه به بلوغ رسیده ای که نیروی جنسی اش راکنترل کرده و به نیروی آفرینندهٔ روحانی دگرگونی میکند، در راه روحانیت و رسیدن به خداوند می تواند تندترین پیشرفتها را داشته باشد! برای انگیختن مراکز بالاتر، نوجوان سوختی دارد که کالریاش از همهٔ سوختهای دیگر بیشتر است! با این همه، می بینیم که جنسیت، در زندگی جانورانی که توان جنسی بالای دارند، نقشی بس اندک تر از مورد انسانهایی بازی می کند که واکنشهای جنسی خود را، بیشتر زمانها، به کمک اندیشه افزوده تر ساخته و آب و تاب می دهند. چگونگی برخورد ذهنی انسان با غدههای جنسی اش اهمیتی دارد که بیشتر زمانها به گمان در نمی آید و آن را از آزموده های افرادی که در شرایط خطر بوده اند، می توان دریافت.

پس از محاصرهٔ بوداپست در سال ۱۹۴۵ بسیاری از مردان و زنان که این حمام خون هراس انگیز را به چشم دیده بودند، از بیم به گفت نیامدنی مرگ، توان جنسی خود را از دست دادند. اندامهای جنسی چگونه دانستند که فرد هراس مرگ را در آگاهی اش دارد! اتدام جنسی هر انسان یا جانوری چگونه درک میکند که در زمان خطر مرگ نبایست فرزندی به دنیا آورده شود؟ دانشمندان علوم طبیعی با خرد بالایی که طبیعت در هنگامه های بلا از خود نشان می دهد، به خوبی آشنا هستند. هراس مرگ در بوداپست سبب شد تا بسیاری از زنان یک پریود خود را از دست بدهند و مردان بسیاری ناتوان شوند. از سوی دیگر، مورد مردی را می دانیم که یک زن سرباز دشمن می خواست او را به زور اغواکند و از آنجاکه او به هیچ رو به چنین کاری رغبت نشان نمی داد، زن كوشش كرد تا با نشانه رفتن اسلحهاش به سوى او وى را بدين كار وادار سازد. مردكه در آن زمان، پیشاپیش، از ناتوانی همه سویهٔ جنسی رنج می برد (از چندی پیش به ظاهر دچار ناتوانی شده بود)، هنگامی که نوک اسلحهٔ رولوری را روبرویش دید، با آن که از زن مهاجم بیگانه بدش می آمد، از هراس مطلق مرگ، ناگهان توانایی برآوردن نیاز زن را به دست آورد. در این نمونه، هراس مرگ، درست، تأثیری وارونه بر جای گذاشت و توان جنسي مرد را باز آورد.

می توانیم نمونه های بیشتری را نشان دهیم که ثابت می کنند ذهنیت یک انسان چگونه بر اندام های جنسی و، بنابراین، خواهشهای جنسی او اثر می گذارد. اما، شیوه ای را که طبیعت می تواند با مقاومت کردن واکنش نشان دهد ـ همان اصل اساس دانش هو مئو پاتی ـ در نمونهٔ زیر نشان می دهیم: مردی که سالها ناتوان جنسی بود، بر آن شد تا دست کم از این وضعش بهره برد تا «مقدس» شود، چرا که به هر حال ناگزیر بود زندگی ای «پرهیزکارانه» را در پیش گیرد. شگفت آن که همین که چنین آهنگی کرد، بدنش با توان جنسی ای که تا آن زمان به گمان در نیامده بود، آغاز به واکنش نشان دادن

یرد! بنابراین، در این نمونه نیز چیزی که دشواری آفریده بود، نه بدن، بلکه ذهن، جهارچوب انديشهٔ خود فرد بود.

از این رو، درست در آغاز زندگی پرهیزکارانه، با بیشترین آگاهی، به تأثیر نیرومند و به پندار نیامدنی اندیشه و ذهن پی خواهیم بردا و بدینگونه، نخستین کشف بزرگ خود را انجام داده و آن را خود، تجربه میکنیم. اینک، نخستین و دشوارترین گامها را برداشته ایم!

بنابراین، به یاری کار جسمانی می توانیم نیروها را از اندامهای جنسی به سویی دیگر کشانیم، اما این کار تنها زمانی بهره می بخشد که همپای با آن، آبر دشمن مار بنیادین ـ همانا ذهن و اندیشهٔ خود را ـ به سویی دیگر کشانده و خاموش سازیم و این کار را تا زمانی که بر نیروی جنسی چیرگی به دست نیاورده ایم، پیگیری کنیم. بهترین راه رسیدن به چنین دستاوردی این است که ذهن را با چیز دیگری سرگرم سازیم. «دو چیز نمی توانند، همزمان، با هم یک جا را پر کنند»؛ بنابراین، می بایست با جایگزین ساختن همهٔ اندیشه های جنسی با اندیشه هایی از گونهٔ دیگر، این پندارها را از سر بیرون کنیم. پیش تر، گفته ایم که تا زمانی که خواهش جنسی خود را چون میوه ای رسیده رها نساخته باشد، نبایست به زندگی پرهیزکارانه روی آوریم. اکنون این پرسش به اندیشه می آید که اگر با همهٔ این ها، کشمکش کردن با نیروی جنسی بایستگی داشته باشد، چرا اصار بایست بدان دست زنیم؟

نخست آنکه: چیزی به نام «باید» و «می بایست» در کار نیست. این اندرز را تنها به کسانی می دهیم که به یوگا رو می آورند تا تندترین پیشرفت ممکن را داشته باشند، چرا که در خود شوقی سیریناپذیر به خداوند را احساس میکنند. با همهٔ اینها، یک چیز را نبایست از یاد بریم و آن این است که هر که در درونش تا جایی پیش رفته باشد که از روی باور راستین، خواهان چشم پوشیدن از جنسیت خود شده و جویای آن گردد که نیروی جنسی اش را تنها چون سوختی به کار برد که مراکز مغز و اعصاب او را برانگیخته مى سازد (در سنجشى زمخت، مى توان اين موضوع را باگرم كردن لامپهاى راديويى قديمي با جريان الكتريسيته به انگار آورد)، باز هم، چنان كه پاراسلسوس گفته، «درون خودش یک جانور، دارد. حتا در چنین زمانی نیز این فرد از بدنی برخوردار است که

غده های آن پیش تر، برای برآورده ساختن نیازهای جنسی عادی او به کار می آمدند. از آنجا که غده ها نمی توانند دریابند که چرا صاحب آنها ناگهان دلش خواسته است که به پرهیزکاری روی آورد، همچنان، خواستار رهایی از تنشی می شوند که از انباشته شدن نیروی جنسی در آنها پدید می آید. با این همه طبیعت، نرمش بسیاری دارد! و به همان شیوه که غده ها خود کرده اند خود را به گونهٔ منظم رها سازند، انسان می تواند این خوی را به کمک خرد آگاهانه کنترل شدهٔ خود و تمرینات مناسب یوگا که انجام می دهد، اندک اندک از ایشان باز گیرد. بی شک این کار زمان می برد و برای برخی بیشتر به درازا می انجامد، تا آنکه فرد ـ از هر جنسی که باشد ـ توانایی آن را پیدا می کند که به غده هایش سازگاری بخشیده و خود را از بند تن وارهاند و سرور خانهٔ خودش گردد. در بیش تر یاد آور شدیم، و نیز با کار و تلاشی آفریننده، یاری داده می شود. زیرا ما تنها پیش تر یاد آور شدیم، و نیز با کار و تلاشی آفریننده، یاری داده می شود. زیرا ما تنها زمانی می توانیم مراکز بالاتر را واگشاییم که به آنها اجازه دهیم نیروی آفرینندهٔ خود را وربانند. بیرون تابانند.

تمرین هایی که ما را در دگرگون سازی نیروهامان یاری می دهند، در اساس، سرشتی روحانی دارند. تمرین های جسمانی از یک سو با بالاکشاندن نیروی آفریننده به مراکز بالاتر \_ مراکز روحانی \_ ما را یاری می دهند و از سوی دیگر، با به کار انداختن این نیرو می بایست بیاموزیم که اندیشه ها و ذهن خود را چگونه هدایت کرده و آنها را به جایی که دلمان می خواهد، روانه سازیم. می بایست بیاموزیم اندیشه کنیم که به چه می خواهیم بیندیشیم و اجازه ندهیم که موضوعات پراکنده و پیشامدی ذهن ما را پر کرده و به اندیشه گری دربارهٔ خود وادار سازند. چه بسیار است سخن هایی که در این باره گفته می شود و چه اندک است شمار کسانی که ـ حتا از میان تمرین کنندگان جدی یوگاکمر همت بسته و دشواری آزمودن و به انجام در آوردن آنها را به جان می خرند! بیشتر مردم چشم بدان دارند که تمرین های جسمانی یوگا تمرکز آنها را به جان می خرند! بیشتر مردم چشم بدان دارند که تمرین های جسمانی یوگا تمرکز آنها را به جان می خود! بیشتر مردم چسمانی یوگا را درست و ارون این موضوع درست است: ما تنها زمانی می توانیم تمرین های جسمانی یوگا را درست و تأثیر بخش انجام دهیم که همهٔ نگرش خود را به هدایت تمرکزمان به سوی درون نزدیک گردانیم. تنها راه آموختن روش تمرکز ذهن، هدایت تمرکزمان به سوی درون نزدیک گردانیم. تنها راه آموختن روش تمرکز ذهن،

به درستی و بی هیچ سخنی، این است که تمرکز انجام دهیم! هیچ ورد یا افسونی یافت نمی شود که به افراد تنبل توانایی دهد تا بدون کوشش درونی خودشان به تمرکز دست یابند! از راه تمرین های یوگا می توانیم گردش خون در مراکز مغز را افزایش داده و بدین گونه، این مراکز را زنده تر و نیرومند تر سازیم تا بتوانند بهتر به ما خدمت کنند و فرمانمان را بهتر برند. با این همه، مراکز مغز تنها به شرطی فرمان میبرند که چیزی باشد که به درستی به آنها فرمان دهد و آنها را درست به کارگیرد. و نیاز به گفتن ندارد که این «چیزی»، همان خود ما هستیم! جز ما چه کسی یا چه چیزی می تواند این کار را انجام دهد؟ بنابراین، بیابید بر مراکز مغزمان فرمان برانیم، نیرویی بزرگ را روانهٔ مغز خود سازیم و به اندیشه آوریم که می خواهیم به چه بیندیشم و اندیشه گری مان چگونه بایست باشد؛ نه به گونهای که خود اندیشه ها به ذهن می آورند. برای این کار، می توانیم از نیروی جنسی دگرگونی یافتهٔ خود بهره بریم که آن را مصرف نکرده و برای خودمان نگاه داشته ایم. بی شک بدون در پیش گرفتن زندگی ای پرهیزکارانه نیز می توان نیروی تمرکز را افزایش داد و به رده های بالای روحانی رسید. اما، چنانچه آتش زندگی را برای خود نگاه داریم، به دستاوردهای بس تندتری خواهیم رسید. نیروی جنسی چهرهای از نمود خویشتن خود من است - من همانم، گرچه از آن ناآگاه باشم. بنابراین، درک خواهیم کرد که اگر سرمایهٔ نیروی جنسی خود ـ بعنی، خودمان ـ را در بدن مان مصرف نکرده، بلکه آن را برای خودمان نگاهداری کنیم، خود را و بنابراین، نیروی اراده و نیروهای جادویی و القاگرانهٔ خویش را افزایش خواهیم داد. از این رو، می توانیم توانایی آن را که خودمان باشیم، به شدت افزایش دهیم.

ما می باید فرمانرانی بر بدن خود را افزایش دهیم. چنانچه غدههای ما برانگیخته شدند و خواهشها و خیالهای جنسی را بر پردهٔ آگاهی مان تاباندند، آنگاه، خود را وا نمی دهیم و به جایش، از خود می پرسیم: «کدامیک از ما نیرومندتر است: من یا خواهش بدنم؟ بی شک، من!» و بی درنگ و با شدت بسیار، خود را سرگرم چیزی دیگری می سازیم که نگرش ما را به خود می گیرد. آموخته ایم که دو چیز نمی توانند هم زمان یک جا باشند؛ بنابراین، با روی کار آمدن اندیشه های دیگر، همهٔ پندارهای جنسی خود را از سر بیرون می رانیم. و - شگفت اینجاست که - بدن فرمان می برد و جنسی خود را از سر بیرون می رانیم. و - شگفت اینجاست که - بدن فرمان می برد و

خواهشهای جنسی خاموش می شوند. این که سپس به گردش رفته و پرواز پرندگان را تماشا کنیم، یا در خانه مانده و یوگا تمرین کنیم یا کتاب پرکششی را بخواهیم، پیانو یا ساز دیگری را بنوازیم، باغبانی کنیم یا سگمان را آموزش دهیم، یا به سادگی به کارهای روزانهٔ خویش بپردازیم، از همه رو به خودمان بستگی پیدا می کند. دو انسان دلخواههای یکسان و سرنوشتهای یکسان ندارند. هر کسی می بایست و می تواند در خودش حس کند که استعداد، گرایش و بختاش کجا نهفته است و چه چیزی او را تا آنجا به خود می کشد که سبب شود خواهشهای جنسی اش را از یاد ببرد. مهم نیست که چگونه نگرش مان را از خواهشهای جنسی دور می سازیم، چیزی که بها دارد، آن است که این دورسازی را انجام دهیم!

بدن در این رده چگونه واکنش نشان می دهد؟ تا زمانی که پُراپُر غرق در انجام کارهای آفریننده هستیم، بدن به هیچ رو واکنش نشان نمی دهد. در این دوران، بدن لذت می برد که از ارتعاشات بالاتر نیرو گیرد، تندرستی بیشتری به دست آورد، و در حالت فروغ یافتهٔ خویشتن آدمی سهیم گردد. شاید چنان رخ دهد که در پایانِ کاری پیوسته و پس از چند روزی آسودن، بدن، نخست با رویاهایی شهوانی در هنگام خواب و سپس هم چنین، هنگامی که بیداریم، خود را به یاد ما آورد. بنابراین، بیشک ما هنوز به ردهای نرسیده ایم که بتوانیم همیشه بر بدن خود، همانا بر جریان زندگی، چیرگی داشته باشیم. بدین گونه، تمرین های ویژهٔ یوگا خود را پی گیری کرده و آغاز می کنیم که بار دیگر با همهٔ توان و تمرکز خویش کار کنیم.

چنانچه کسی می تواند از نیروهایش در راههای آفریننده بهره گیرد و هنوز هم با بدنش دشواریهای تاب نیاوردنی دارد، به او اندرز می دهیم که بدنش را با یک زندگی جنسی عادی آرام سازد. راستی این است که نیاز بدن به برآورده شدن خواستههای جنسی اش بسیار کمتر از آن است که به پندار کسانی در می آید که غدههای خود را در آرامش نگاه نداشته، بلکه آنها را با خوراکیهای چاشنی دار، نوشابههای برانگیزنده، خواندن نوشتهها و دیدن فیلمهای شهوت انگیز و سایر انگیزندهها پیوسته به جوش و خروش در می آورند. چنین کاری از غدهها کار بیش از اندازه کشیده و آنها را زود هنگام خروش و دستخوش پیری می سازد. جانوران نشان می دهند که طبیعت چه به ندرت ناتوان و دستخوش پیری می سازد. جانوران نشان می دهند که طبیعت چه به ندرت

خواهشمند آميزش جنسي مي شود.

همه چبز به چیزی که ما می خواهیم، بستگی دارد. «خواهش» نیرویی بزرگ است و ما را درست به همان جایی می برد که می خواهیم برویم - به جایی که با همهٔ هستی مان می خواهیم برویم. در این پیوند، به ویژه روی یک اندرز پافشاری می کنیم: این که هرگز از درگاه خداوند نخواهید که شما را برای چیره شدن بر غریزهٔ جنسی تان یاری دهد. بیابید از یاد نبریم که خداوند درون ما جای دارد؛ در پس آگاهی انسانی ما، در ناخودآگاه بزرگ ما. و این که خود «او» - خداوند - می خواهد که پیشروی ما در راه بالندگی را جلو اندازد. بنابراین، او به هر حال بسیار بیشتر از آن که به گمان انسان ناآگاه در می آید، ما را یاری می دهد و حتا به جلو هل می دهد، چراکه خود خداوند

با این همه، برای آن که از درگاه خداوند بخواهیم تا ما را خواهشهای جنسی دور دارد (کاری که جای افسوس دارد و بسیاری از مردم بدون به اندیشه آوردن این که چنین کاری بچگانه است، آن را انجام می دهند)، ناگزیریم بار دیگر ذهن خود را روی مسائل جنسی فشرده ساخته و از نوبه اندامهای جنسی بیندیشیم و بار دیگر آتش به پاکنیم! بیابید به جای آن که به زاری از خداوند بخواهیم تا ما را در چیره شدن بر خواهشهای جنسی مان یاری دهد، خود، به خود یاری دهیم! هر که آرزومند رسیدن به درگاه والای خداوند است و خواهشی چنان ژرف و نیرومند دارد که جز «او» به چیز دنگری گرایش نشان نمی دهد، همین خواهش راهبرش خواهد شد تا بی شکنجه کردن خود و بی آنکه به زاری جویای کمک شود، از اندیشهها و خواهشهای جنسی روی برگردانده و با اعصابی آرام به دگرگون سازی نیروهایش روی آورد. با این همه، چنانچه کسی هم اکنون در ردهٔ بالاتری ایستاده باشد و سپس به کشش جنسی اش تن در دهد، این کار او نه شرم آور است و نه گناه! او هنوز انسانی از جنس گوشت و استخوان است و کسی او را از شادی جستن از جنسیتاش باز نداشته است. و درست از همین روست که او در اغاز راهش نمی بایست سوگند سرسپردگی خورد: برای آنکه اگر با همهٔ این ها روزی تسلیم خواهشهای جنسی اش شد، چیزی نباشد که مایهٔ شرمش شود؛ شرم نه برای أن که از جنسیتاش شادکامی جسته است، بلکه برای آن که سوگندش را شکسته

است. کار از کار که گذشت، به گذشته باز می گردد و چسبیدن به گذشته ها سودی ندارد. کسی که با دلدارش آمیزش جنسی شایسته و از روی مهر راستین و دلبستگی درونی و خواهش جسمانی پاک انجام می دهد، به هیچ رو نمی باید خود را ناتوان و سقوط کرده و گناهکار به شمار آورد. چرا باید چنین کند؟ خداوند در برابر ما هیچ راهبندی ننهاده و امر نکرده که باید زندگی ای پرهیزکارانه در پیش گیریم. بنابراین، بیایید به جای زور گفتن به خود، از خود بپرسیم که به راستی چه چیزی را می خواهیم. و اگر خواهش ما به رهایی، از خواهش تن مان بیشتر بود، هر چه کردیم، در راه خواست خود کرده ایم! و بدینگونه، می بایست تمرین های خود را دنبال کنیم. روزی خواهد رسید که غدههای ما از راه نگرش پیوستهٔ اندیشهمان به سویی دیگر، آرام شده و دیگر ما را آزار ندهند. آنگاه با آسودگی بیشتری می توانیم در راه بالندگی روحانی خویش گام برداریم. در پیوند با انسانها، این موضوع یک آزمایش تازه است، زیرا انسان، گرچه ناخودآگاه هم باشد، احساس می کند که نیروی جنسی او برای هستی خودش بس بیشتر از زاده شدن نسلی نو ارزش دارد. او در ژرفای درونش احساس می کند که نیروی جنسی هستی خود أدمى است. اين موضوع روشن مىكند كه چرا انسانها ـ پيشاپيش، زمانى كه بچه هستند ـ اندام جنسي خود را ـ که آن را با نيروي جنسي يکي ميشمارند ـ پاس داشته و آن را با زحمت بسیار، از هر گونه خطری دور می دارند. آنها این احساس از همه رو درست را دارند که چنانچه اندام جنسی و با آن، توان جنسی خویش را از دست بدهند، بر آنان چیز وحشتناک و غیرقابل برگشتی روی می دهد. مرد به گونهٔ غریزی احساس می کند که با از دست دادن نیروی جنسی اش در نمودی مادی، خود او نیز از دست می رود و نابود می شود.

بازگویی رویداد نمونهٔ زیر شاید کمک کند تا این آزمون را بهتر دریابیم: دوستی بسیار گرانقدر داشتیم که روحانیت بسیار بالایی داشت و به زندگی رهروانی روی آورده بود تا بتواند همهٔ زندگی اش را آگاهانه و پاک دلانه به جستجوی خداوند سیارد. او مردی نیرومند و با روحیه بود، اما شبها، یکی پس از دیگری، به هیچ رو نتوانست بخوابد، چرا که بدنش به هیچ رو او را آرام نمی گذاشت. هر چه را که گمان کرد یاری اش می دهد، آزمایش کرد، اما اهریمن آشکارا هنوز از او دست بر نداشته بود. روزی

دوستمان با نومیدی آشکار نزد ما آمد و گفت: «فکرش را بکنید، ناگهان می توانم بسیار خوب بخوابم و بی هیچ آشفتگی روی کارهایم متمرکز شوم؛ بدنم از واکنش نشان دادن دست کشیده و دیگر به هیچ رو مرا آزار نمی دهد. خدا به من رحم کند. بگویید ببینم، آیا از دیدگاه شما من توان جنسی ام را از دست داده ام؟ با آوایی بلند زیر خنده زده و به او گفتم: «گوش کن، دیر زمانی در نهایت تلاش کوشش کردی تا غده هایت را آرام سازی تا بنوانی خود را آزادانه سرسپردهٔ بالندگی روحانی ات سازی. و اکنون که تلاش هایت برای روانه ساختن نیروهای جنسی به مراکز بالاتر به بار نشسته اند، از رسیدن به چیزی برای روانه ساختن نیروهای جنسی به مراکز بالاتر به بار نشسته اند، از رسیدن به چیزی بوانایی جنسی ات را از دست نداده ای. برعکس، به این که سرچشمهٔ همهٔ توانایی ها شی، نزدیک تر شده ای.»

انسان این گونه است ـ حتا انسان استوار رأی و نیرومند منشی چون دوست رهروی ما! این ها «بیماری های کودکانه ای هستند که انسان می بایست آنها را، پیش از آن که آزموده گردد، از سر بگذراند، اگر که از پیش، «برگزیده» یا «متبرک» به دنیا نیامده است. و خواری آور نیست که انسان گرفتار این گونه بیماری ها شود. در انجیل از زبان مسیح می خوانیم که گفته است: «دروازهٔ راه زندگی تنگ است و خود راه، دشوار؛ و اندکند کسانی که آن را می یابند» (۲۰۱۲:متا). و او می دانست که دربارهٔ چه سخن می گوید. او نیز برای رسیدن به پادشاهی خداوند تلاش کرد و چهل شبانه روز در بیابان روزه گرفت و درست زمانی که از عیسای ناصره ای به مسیح تبدیل شد، اغوای اهریمن نیز به بالاترین مرز خود رسید. گفتن ندارد که «اهریمن» ما را نیز رها نمی کند، اما جای آن دارد که این نمونهٔ بزرگ را به یاد سپاریم و بدانیم که پیروزی امکان پذیر است!

بی شک حتا زمانی هم که به گامهای رسیدیم که غده ها دیگر آزارمان ندهند، شاید پیشک حتا زمانی هم که به گامهای رسیدیم که غده ها دیگر آزارمان ندهند، شاید چنان رخ دهد که برای نمونه، وزش باد جنوب در ما اندیشه های شهوانی به بار آورد و ما را از نو برانگیخته سازد. چنین که شد، یوگا انجام داده و همچنان، خود را با کارهای ما را از نو برانگیخته سرگرم می داریم که همگی بار دیگر و مؤثرتر از پیش ما را یاری کرده جسمانی و ذهنی سرگرم می داریم که همگی بار دیگر و مؤثرتر از پیش ما را یاری کرده آرام می سازند. حتا اگر دریچه های مراکز بالاتر گذر نیروی جنسی گشوده شده باشند، این نیرو، باز، چند زمانی تا پایین ترین پایانهٔ نمودش - جایی که از خود رفتاری جنسی این نیرو، باز، چند زمانی تا پایین ترین پایانهٔ نمودش - جایی که از خود رفتاری جنسی -

جسمانی نشان می دهد - جریان پسگرا پیدا می کند. گذرگاه پیشین که زمانی فراخ و آسان رو بود، هنوز جریان زندگی را اغوا کرده و به خود می کشاند.

گامهٔ بعدی، پیشاپیش، به ما شادمانی بیشتری می بخشد. تلاش ما دیگر تنها در راستای آرام ساختن غدههای جنسی و چیرگی به دست آوردن بر اندیشههامان نبوده، بلکه آغاز خواهیم کرد که از نیروهای جنسی دور نگاه داشته از اندامهای جنسی خویش به چهرهٔ دگرگون شدهٔ نیروهای روحانی بهره گیریم. نخستین گام بزرگ برداشته شده است ـ درهای تاکنون بستهٔ مراکز بالاتر نمود نیروی جنسی اکنون باز شدهاند. اینک چگونه می توانیم این نیروهای روحانی خود را به کار می بریم؟

این موضوع ما را به یاد اندرز بسیار خردمندانهای می اندازد که در فیلمی از والت دیسنی از زبان جغدی که با جادوگری سخن می گوید، شنیده ایم. جادوگر می خواهد به یک کودک بگوید که یک پرنده از کدام پرهایش برای برخاستن از زمین بهره میگیرد و از کدام پرهایش برای پرواز در آسمان. جغد زمانی چند گوش می دهد و سپس، با آوایی آزرده و پر از خوار داشت، میگوید: زهی کوشش نادرست برای آموزش دادن شیوهٔ پرواز. پرواز کردن را، به سادگی، با پرواز کردن فرا می گیرند! » چه خردمندانه و چه درست است این سخن! دگرگون سازی نیروی جنسی را هم، به سادگی، با دگرگون ساختن آن فرا می گیرند. اجازه دهید در این باره از همه رو روشن سخن بگویم: معنای دگرگون چهره ساختن نیروهای جنسی به توان مایههای روحانی چیست؟ آیا درون انسانها ابزار یا دستگاهی یافت میشود که ارتعاشات گوناگون انرژی را در آنها بتوان دگرگونی بخشید و به چهرههای دیگری از نمودها تبدیل ساخت؟ بله، از این دستگاه ها چندتایی هست. آنها چاکراهایی هستند که گذشته از پرتوافشانی، چون تبدیل کننده های انرژی نیز کار میکنند. با این همه، این ها را با خرد خود می دانیم. چنانچه مراکز اعصاب یا همانا جایگاه چاکراها را به کار بریم، ارتعاشات گوناگون را نه به عنوان «ارتعاش» یا «فرکانس»، بلکه درست چون حالاتی از هستی تجربه خواهیم کرد. برای نمونه، از گوش یاد می کنیم که مجموعه ای از اعصاب شنوایی است که همهٔ نوسانات آواها را دریافت کرده و به آگاهی ما می رساند. با آن که با خرد خود آموختهایم که آواها نوسان هستند و آواهای گوناگون بسامدهای گوناگونی دارند، آگاهی، آنها را چون ارتعاشاتی گوناگون درک نکرده، بلکه، به سادگی بسیار، آنها را چون آواهایی گوناگون می شنود. ما نمی توانیم شمار ارتعاشها را احساس کرده یا کمی یا زیادی اندک آنها را از یکدیگر باز شناسیم؛ تنها می توانیم آنها را چون آواهای زیرتر یا بم تر بشنویم.

در پپوند با نیروی آفریننده نیز همین گونه است. نوسانات پایین تر نیروی آفریننده به نگرش ما در نمی آیند، اما آنها را در بدن خود می توانیم چون کشش جنسی احساس کرده و به نگر آوریم. نوسانات بالاتر این نیرو را در روح خود د چون مهر، و کششی روحانی به سوی یکی شدن، احساس می کنیم. باز هم بالاتر که رویم، آنها را چون شوق آفرینندگی، استعدادهای طبیعی، شهود، و ایده های آفریننده احساس می کنیم. به بالاترین ارتعاش آنها که رسیدیم، خود آنها و حالت روحانیت نابی از هستی می شویم که با «من هستم» به احساس در می آید.

درست همانگونه که گوشها و اعصاب شنوایی به ما توانایی شنیدن آواها را مي دهند و ما تنها آواها را حس مي كنيم و به گوشها و اعصاب شنوايي آگاهي نداريم، نیروی آفریننده را هم از راه چاکراها و اندامهای گوناگونِ نمود آن چون کشش جنسی، احساسات، و حالات ناب هستی به آگاهی می آوریم. به کار افتادن مراکز بالاتر مغز و اعصاب را بدین گونه احساس می کنیم که در می یابیم ناگهان اهل شهود شده ایم؛ اندیشه های آفریننده پیدا کرده و به کارهای آفریننده گرایش یافته ایم؛ در ما استعدادهای به گمان نیامدهای بیدار شده است؛ نیروی اراده و توان تمرکزمان افزایشی در خور نگرش یافته؛ خویش استامی (اعتماد به نفس)مان بالا رفته، و از سنجش تأثیر خود روی دیگران، در می یابیم که توانایی های القاگرانه به دست آورده و، در پی آن، كانون نگرشها شدهايم. بنابراين، نبايست چشم بدان داشته باشيم كه چاكراها و نشستگاههای آنها، مراکز بالاتر مغز و اعصاب ما، همین که به کار افتادند، خود را با هر گونه احساس یا نشانهٔ دیگری به ما بنمایانند. ما تنها زمانی متوجه گوشها، اعصاب شنوایی، و دیگر اندامهای حسی وهم چنین، مراکز بالاتر مغز و اعصاب و چاکراهای خود می شویم که روبراه نباشند و چه بسا دردآفرین باشند. تا زمانی که آنها سالماند و درست کار میکنند، هستی شان را در نمی یابیم. ما نمی توانیم اختلاف بسامد آواهای گوناگون را با گوش خود اندازه گیری کنیم. گوشها این اختلاف بسامد را در قالب زیری یا بمی آواها به آگاهی ما می رسانند و سپس ما آنها را به سادگی، می شنویم.

این موضوع به حالات گوناگونی از آگاهی می ماند که آنها را می توانیم از نزدیک احساس و تجربه کرده یا، در بالاترین حالت، با اختلاف بسامدهای گوناگون چهره های گوناگون نیروی آفریننده یکی گردیم. و اگر این قالبهای نمود نیروی آفریننده را پایین تر یا بالاتر می نامم، به همان دلیلی است که دامنهٔ یک آوا را پایین تر (بم تر) یا بالاتر (زیرتر) می شمارم، چراکه آن را همین گونه احساس می کنم - پایین تر یا بالاتر! - چنانچه بخواهیم وانماییم که یک آوا چیست، می توانیم به درازا دربارهٔ نوسانات و ارتعاشات آواها سخنرانی کنیم. اما، با همهٔ اینها، به هیچرو نخواهیم توانست به زیونده ای که گوش ندارد، شیوه شنیدن را حالی کنیم، یا راستی که حتا بفهمانیم شنیدن و از همهٔ این ها دشوارتر، بر نمودن «بلندتر»ی یا «پایین تر»ی یک آواست فه مینایی می دهد. از این هم دشوارتر، بر نمودن «بلندتر»ی یا «پایین تر»ی یک آواست فلوت، و یولون، یا یک ارگ به احساس در می آید. اگر این زیونده یک بار تلاش می کرد تا فلوت، و یولون، یا یک ارگ به احساس در می آید. اگر این زیونده یک بار تلاش می کرد تا بشخود - و در این کار کامیاب می شد - بدین گونه، بی درنگ و بی میانجی و از روی تجربهٔ شخصی، بی آنکه نباز به توضیح بیشتر داشته باشد، می شنید.

نمونهای دیگر: ما نمی توانیم مزه شاه بلوط را برای کسی که هرگز آن را نخورده توضیح دهیم، گرچه بتوانیم از ارتعاشات مزهٔ آن بازنمایی دقیق و کامل دانشمندانهای به دست داده یا حتا در این باره کتابهایی بنویسیم، او تا زمانی که خودش مزهٔ این میوه را نچشیده باشد، دربارهٔ مزه شاه بلوطها هیچ ایدهای نخواهد داشت، همهٔ چیزهایی که در حال روی دادن بوده یا در مغز ما بایگانی شده اند، چیزهایی بیرونی هستند و حال آگاهانه ای از هستی نیستند. ما با آنها یکی نیستیم. مزهٔ شاه بلوط تنها زمانی حالت آگاهانه ای از هستی ما می شود که آن را با زبان چشیده و آزموده باشیم. زبان و همهٔ دیگر اندام های حسی می توانند دریافت های خود را چون حالتی از آگاهی به ما برسانند، در حالی که خرد و مغز هرگز نمی توانند چنین کنند. بنابراین، می بینید که چه دشواد حالی که خرد و مغز هرگز نمی توانند چنین کنند. بنابراین، می بینید که چه دشواد حالی توانمودن این که نیروهای آفریننده چگونه در انسان دگرگونی پدید می آورند. از

همه رو بيهوده است كه بكوشيم اين امر را باخرد وانماييم. تنها از راه تجربهٔ نزديك است که می نوانیم از سرشت چیزها آگاهی پیدا کنیم. از راه خرد نمی توان چیزی را تجربه کرد، درست از این رو که خرد نمی تواند چیزی باشد. همین که این چیزها را به درستی دریافته و خواهان تجربه کردن آنها شدیم، میبایست آنها را از ذهن خود به هستی خود انتقال داده و چون حالتی از هستی و از راه دری نزدیک، یکی بودن با آنها را تجربه كنيم. أنكاه است كه مي آموزيم هنگام چشيدن شاه بلوط، خود مزه أن شويم و مزة أن را درون خواد تجربه كنيم. مر مد ايم مداية بالما مهدانه المناه مداله

دگرگون سازی نیروی جنسی را تا آنجا می توان باز نمود که نشان داد چگونه می توان انجامش داد. آنگاه همهٔ این چیزها به تجربهٔ نزدیک در آمده و دریافته خواهند شد. تا زمانی که کوشش نکنیم، هیچگاه نمی توانیم به مفهوم واژه های سرورا، نیکبختی: خرسندی مطلق، و اعتماد به نفسی پی بریم که آنها را - زمانی که توانستیم نیروی آفریننده را از چهرهٔ جنسی اش به نمود بالاتر آن دگرگونی بخشیده و بتوانیم بگوییم من آنم ـ چون حالت آگاهی از هستی تجربه میکنیم. چگونه یک محلول کانی می تواند بداند و دریابد که هنگام متبلور شدن برایش چه رخ می دهد؟ مولکول ها به گونه خودکار به شبکهٔ بلوری که تنها همین محلول کانی می تواند پدید آورد چرا که خود همان است، فرو مي افتند. سما نام عرف مديد وسالما و يقه مال ماليد

بنابراین، هر یک از ما تنها می تواند همان چیزی باشد که هست، و این راهاز پیش نمي توان فرا نمود، چرا كه هر كسي يك نمود شخصيت يافته خداوند است و از اين رو، با فردی دیگر یکی نیست. درست همان گونه که محلول کانی آغاز می کند کاری انجام دهد و جز این که خودش شود و خودش باشد - خودی که در نهاد خودش است عکار دیگری نمی تواند انجام دهد، ما نیز می بایست کاری بکنیم و توانایی انجام هیچ کاری را نخواهیم داشت، مگر آن که خودمان شویم و خود را به چهرهای تبلور یافته به نمود در أوريم. با اين شيوه، راز نيروي آفريننده را از درون تجربه كرده و از راه هستي درك خواهیم کرد. دربارهٔ این امر تنها کسانی که آن را درک میکنند چرا که همان هستند، می توانند راهنمایی به دست دهند. هر یک از ما می باید بیاموزیم که از راه تجربه شخصی خودمان هستی داشته باشیم.

چگونه این کار را آغاز کنیم؟ با کار ذهنی و آفریننده. با کدام کار؟ بیایید این را بپذیریم. در هر حال، تنها از عهده انجام کاری بر می آییم که خودمان هستیم. و کاری که می خواهیم انجام دهیم، همان چیزی است که هستیم. بنابراین، به کاری روی خواهیم آورد که برایش استعداد و گرایش داریم و آن را فراتر از زمانی که معمولاً برای انجام کارهامان در اختیار داریم، دنبال خواهیم کرد. چراکه به شمار انسانها، سرنوشت و راه هست.

برای آن دسته از مردان و زنانی که شغلهای هر روزی خود را دارند و این کارها به سختی به آنها فرصت می دهد تا بر پیشرفت خود در راه های روحانی بیفزایند، سفارش ما این است که در زمان خلوتی از روز به ژرف نگری (مراقبهٔ درونی) بپردازند. اگر کسی آغاز کرده باشد زندگی ای پرهیزکارانه را در پیش گیرد، در خواهد یافت که ژرف نگری برایش بسیار آسان تر خواهد شد. چنان که پیش تر یادآور شده ایم، نیروی جنسی نگاه داشته شده روی هم افزوده می شود، تنش حیاتی بیشتر می شود، و این تنش افزایش یافته روی ستون مهره ها برانگیختگی ای شدید و انگیزشی نیرومند پدید می آورد. بدین گونه، مراکز بالاتر مغز و اعصاب، خود به خود چون لامپهای رادیوهای چند دههٔ پیش، گرم و برانگیخته شده و به کار می افتند. این حالت در آگاهی انسان این نمود را پیدا می کند که او بیدار تر می شود. آغاز می کند زندگی کند! تنها در این زمان است که در می بابد تا پیش از این به سختی می توان گفت که زنده بوده است. او زندگی نمی کرده، تنها خور و خواب می کرده و زندگی ای بیهوده را می گذرانده است. نفس مىكشيده، مى خورده و مى آشاميده، حتاكار مىكرده، اما هميشه اين احساس را داشته که در زندگی شرکت نداشته و از آن بهرهای نبرده است و راستی که، همهٔ چیزها برایش چون رؤیایی و بیشتر زمانها، چون کابوسی تلخ بیش نبودهاند. او در اینک زندگی نمی کرده و بیدار نبوده است.

اکنون آغاز میکند جان گیرد، هوشیار شود، و خود را از زمان و جایگاه وا رهاند. آتش زندگی را درونش احساس کرده و آغاز میکند که خودش شود. اکنون او ناگهان در می بابد که چرا مسیح برخی انسان ها را «مرده» و برخی دیگر را «زنده» می خوانده

راستی این است که شرح دادن این حالات به همان دشواری باز نمودن میزهٔ شاه بلوط است. انسان تنها با تشبیه ها می تواند سخن گوید و واژه هایی چون «بیدار شدن»، «به آگاهی ای بس بیشتر از پیش رسیدن»، «جان گرفتن»، و مانند این ها، جابگزین هایی هستند برای واژگانی که یافت نمی شوند و زبانی که نمی تواند راستی ها را باز گوید. شاید بهترین راه به زبان در آوردن آن این باشد: هر اندازه هم که ما باور داشته باشیم بیداریم، آگاهیم، و زندگی می کنیم، باز با این حال، تنها از راه ارتعاشات داشته باشیم بیداریم، آگاهیم، و زندگی می کنیم، باز با این حال، تنها از راه ارتعاشات بوده این نمود آفریننده است که بیدار می شویم و سپس در می یابیم که پیش از آن نه بیدار بوده بوده این آگاه، و نه زندگی می کرده ایم؛ و زندگی ما زندگی ای گیاهی و ناراستین بوده است. درست همان گونه که هنگام رؤیا دیدن باور داریم که «بیدار»یم و در خواب و خواب وخواب دیده ایم، به همین گونه که هنگام رؤیا دیدن باور داریم که تا پیش از این در خواب بخواب دیده ایم، به همین گونه، ما تنها زمانی پی می بریم که تا پیش از این در خواب به سر می برده و زندگی ای «سایه وار» داشته ایم، که از اثر «آتش ـ اژدها» اندک اندک به سر می برده و زندگی ای «سایه وار» داشته ایم، به واژه «زندگی سایه ای» به گفت در آورده می رینک ۲ در شاهکارش، که و تستو (نندگی سایه ای» به گفت در آورده ساید این حالت را آندرسن ۲ چه زیبا در داستان های پریانش، و گوستاو می رینک ۲ در شاهکارش، که و تا به ریبا در داستان های پریانش، و گوستاو

هنگامی که این «بیداری» را تجربه کردیم، نمی توانیم درک کنیم که چگونه پیش تر باور داشتیم که بیدار بوده و زندگی می کرده ایم. در این هنگام در انسان جان مایه و سرزندگی بیشتری پدیدار می گردد، اما کارکرد این نیرو در بدن نیست و (آن گونه که برخی گمان می کنند) در بدن هیچ گونه گرمایی احساس نمی شود، بلکه در آگاهی است و در روح که در خود آتشی و نوری را احساس می کنیم. شمار بسیاری از کسانی که شوق این «بیداری» را دارند، می کوشند تا آن را در بدن تجربه کرده و هنگام مراقبه دچار این اشتباه بزرگ می گردند که می خواهند حالتی عرفانی را به گونهٔ جسمانی تجربه

كنند اين يك اشتباه است! هر كدام از اين حالات، از همه رو، حالتي از آگاهي اند. به سخن دیگر، ما خود، نور آگاهی هستیم و بدن تنها تا جایی درگیر این موضوع می شود که خودش نیز آغاز میکند به گونهٔ شدیدتری سرزندگی داشته باشد. بدن با سرزندگی بیشتری شارژ شده و جوان تر و سالم تر می گردد. اینک تن ما خدمت گزار زیردست و فرمانبردار «خویشتن» خویش مان می شود و ما در حالتی شدت یافته و متعالی به سر مي بريم. اين حالت يك حالت هيستري يا «حمله» ا نيست، بلكه وارون اين ها، ما وارد حالت روشن، درخشان و روحانی ای از آگاهی شده و بسیار آرام تر از پیش می گردیم. در یک حالت حملهای ما خود را رها کرده، فرمانرانی بر خویش و بر اعصاب مان را از دست مى دهيم. اما در حالتي كه والايش روحاني يافته باشد، آرامش، خويشتن دارى، و نمود بیرونی ما به گونهای غیر قابل مقایسه، از حالت طبیعی پیش ترمان بیشتر است. درست از این رو که ما «اکنون در اینجا» هستیم و «با خودمانیم»، بسی بیشتر از هر چه که پیش ترگمانش را می کرده ایم. در حالت بیداری و روشن شدگی روحانی ما خود آرامش و خویشتن داری هستیم. ما آقای خودمان و خویشتن خودمان هستیم و حضور ذهنی راستین داریم که می توانیم آن را، چون آگاهیای عادی، فراتر از زمانهایی که سرگرم مراقبه ایم، در خود پاینده نگاه داریم. در این حالت ما از وجدان برخوردار نبوده، بلکه خود وجدان مي گرديم.

مراقبه کنندگان گهگاه جویای «دیدارها» یا «مکاشفات»ی می گردند یا شاید با این باور که خویشتن بالاترشان هنگام ژرفنگری چون موجودی شگفت به آگاهی آنها رخنه کرده و به ایشان «خود»ی دیگر و آگاهی ای دیگر می بخشد، به چرت فرو می روند. آنها باکج باوری ای بزرگ پیش رفته و با این کار، آشکار می سازند که از مراقبه راستین ـ از «خود» شناسی ـ بینشی ندارند. حالات روحانی راستین بسیار ساده اند: بسنده است که انسان به سادگی هم اینک و همین جا باشد. و از همه رو بیدار، به بیداری پرتو روشن خورشید! این فروغ درخشان در حالت آگاهانهٔ شفاف و روشس بیداری پرتو روشن هستم!» جلوه گر می شود. ما حتا به این دو واژه اندیشه نمی کنیم، چرا

که بدون به اندیشه در آوردن واژه ها، هستیم!

این حالت در هنگام کار نیز دست یافتنی است. کار کردن نگرش انسان را به خود گ فته و او را باری می دهد تا «همین جا» و «هم اینک» و «بیدار» باشد. مسیح در پاسخ به مرد جوانی که از وی پرسید چه کند تا متبرک باشد، به سادگی گفت: «بنگر و نمازگزار». ما این سخنان، او همه چیز واگفت. گذشته از این ها، هنگامی که کار میکنیم، چنانچه خود را با بیشترین نگرش و بیشترین آگاهی به کار خویش سرگرم داشته، اما نینا پشیم که اكنون «آگاه» هستيم، بيدار و باز هم بيدارتر مي شويم. كار ما چه بايد باشد؟ هر كاري. زیرا مهم این نیست که چه کار می کنیم، بلکه آن است که چگونه کار می کنیم. هر کاری، و این می تواند شامل هر گونه روش، پویش یا اکروباتی باشد که نیاز به چیرگی ذهن بر ماده، برتن، داشته باشد. هر کسی که با بیشترین تمرکز، ورزشی را دنبال کرده و اندک اندی، کارآیی خود را فزونی بخشیده است، با حالات پر شور و شادمانی بخشی که در کنار چیرگی بر بدن به آدمی دست می دهند، آشنایی دارد. هنگامی که یک آکروبات باز سبری با نمایش تردستی هایش کارهای آبر انسانی انجام می دهد، شادمانی و سرمستی روحانی بالایی را تجربه می کند. این یک راستی به خوبی شناخته شده است که برخی آکروبات بازانی که هنگام انجام نمایشها جان خود و همکاران خویش را به خطر م افکنند، چون راهبها زندگی سختی کشانه را در پیش می گیرند. شور و شادمانی ای که آنان در نمایش هاشان احساس میکنند، بی نهایت بیشتر از یک همآیش جنسی زودگذر است. آنها برای رسیدن به این نیکبختی بالاتر حتا جان خود را به خطر م اندازند (کاری که انسان کمتر پیش می آید برای رسیدن به تجربهای جنسی انجام دهد). کسانی که از نزدیک با افراد سیرک دوستی دارند، می دانند که در میان این افراد هستند کسانی که چون بتهوون می توانند بگویند: «هیچ شادمانی ای بالاتر از آن نیست که انسان بر بدنش، یا بر جانوران وحشی، پیروز شود و این پیروزی ذهن - پیروزی «خود» را ـ به انسانهای دیگر بنمایاند.»

کسانی که کارشان برای آنها زمان آزاد به جا میگذارد، یاکسانی که به هرگونه، درگیر کارهای ذهنی هستند، می توانند از کار خود چون یک نردبان آگاهی ـ نردبان یعقوب ـ بهره گیرند. ما می بایست برگزینیم که چه کاری را دوست داریم و چه کاری به راستی ما

را از زرفای دل هامان به خود می کشد. بهایی ندارد که ما طراحی، نگارگری، قالی بافی، یا نمونه سازی کرده یا به کارهای دستی، باغبانی، شعر یا نویسندگی روی داریم. تنها یک چیز بایسته است و آن این است که می بایست هرگز از دستاوردهای میانه خرسند نشده، بلکه همواره در پی کمال باشیم. چیزی نیست که به اندازهٔ کارآگاهانه بتواند راه پیشرفت ما را هموار سازد و ما را یاری دهد تا نیروی جنسی خود را به نیروی آفریننده دگرگونی بخشیده و آن را چون نیرویی روحانی از خویش باز تابانیم. بنابراین، بیایید روی چیزی کارکنیم؛ هر چه می خواهد باشد. بدین گونه، دیگر نیاز نخواهیم داشت که نگران باشیم چگونه اندیشه های خود را «پرت» کنیم. آنها به کار بسته می شوند؛ به دور از نگرشهای شخصی و ناچیز منیّتی که داریم. انسان چنان به تار و پود دم کنونی بند می شود که اندیشه های همیشه در حال پیوند دادن گذشته به آینده، دیگر نمی توانند به این اکنونِ پیوسته راه پیدا کنند. او به گونهٔ خود کار خود را از پیوندی که با زمان و جایگاه دارد وا می رهاند. ما نیروی جنسی خویش را خود به خود و به گونهٔ غریزی روانهٔ مراکز بالاتر میسازیم و این نیرو در آنها چون نیرویی آفریننده و جادویی به کار در می آید. چنانچه هر هنری را تمرین میکنیم، نمی بایست نگران به دست آوردن آوازه و سرشناسی باشیم. خاستگاه چنین جاه جوییای «من» کوچک ما، کسی است که از درون احساس پوچی و نا به خود استواری کرده و بدان رو می آورد که از بیرون او را بلند آوازه و نامدار به شمار آورند. ما نبایست برای «سرشناس» شدن کار کنیم. کار اساسی ترین موضوع است، زیرا که ما همراه با آن زندگی پیدا میکنیم. کاری که برای خود کار کردن باشد، برای بالندگی یافتن، به پیشرفت ما تندی می بخشد. با ارزش ترین چیز این است که پُراپُر بر کارمان ـ هر چه می خواهد باشد ـ فشرده شده و جذب آن گردیم و از همه رو با دل و جان خود به آن راه پابیم و به آسانی از آن خرسند نشویم، گرچه کارمان بیش از یک کار سادهٔ خانه نباشد. هنرمند راستین از بهرکار به کارکردن روی می آورد؛ او در حالی که می آفریند، شاد است و خود کار برایش بالاترین پاداش است، چراکه هنگام کار، در حالتی از روشنی و فرا بالیدگی به سر میبرد. برای کسی که خود را با همهٔ دلش به کار مشغول می دارد، به هیچ رو بهایی ندارد که بسیار با استعداد باشد یا از ردهٔ پایین تری کارش را آغاز کند، زیرا همه چیز نسبی است. ما میبایست

كوشش كنيم تا از ردهٔ خويش فراتر خيزيم. مهم ترين چيز همين است. برخاستن. بزرگترین هنرمند امروزی نیز ناگزیر بوده، چه در پایهٔ یک انسان و چه در پایهٔ یک برد هنرمند، روزی کارش را از پایین ترین رده آغاز کند، گرچه این آغاز شاید در زندگی های پیشین دورش روی داده باشد. چنانچه زمان را هدر نداده و با انجام هر تلاشی و به کار گرفتن بیشترین تمرکزمان کوشش کنیم تا کار خود را، چندان که در توان داریم، کامل و بی پیرایه انجام دهیم، خواهیم آموخت که استعدادها می توانند به گونهای بس باور نکردنی رو به پیشرفت گذارند. بیایید باکار پست یا میانه خرسند باشیم. بیایید کار خود را با كمال و سرشاري باز هم بيشتري انجام دهيم، به گونهاي كه بتوانيم ظريف ترين گ ناگونی های رنگ و طرح را در آن پیاده سازیم. بیایید دست مایه های کار خویش را به خوبی شناخته و آنها را به زیر یوغ خودگیریم -که همان «یوگا»ی سانسکریت (به معنای (يوغ) است. پي خواهيم برد که بر نيروهاي تمركزمان حد و مرزي نيست. اگر تا امروز از همه رو بركارمان تمركز داشته ايم، فردا در خواهيم يافت كه مي توانيم با شدت باز هم بیشتری روی کار خود فشرده شویم و هنگام انجام آن امکانات تازهای به آگاهی مان می آید که پیش تر از دیدمان پنهان بودند. سرشت کار و رازهای باز هم زیباتری از آن را که پیش تر نمی توانستیم ببینیم، کشف خواهیم کرد، زیرا که بار دیگر به پایهٔ دیگری از بالندكي خويش رسيده و بنا بر آن، تمركزمان افزايش يافته است. دنياهاي تازه و پهناورتري پيش روي مان گشو ده خواهند شد؛ دنياهايي که تاکنون، هم چون بسياري از مردمان دیگر، از آنها آگاهی اندکی داشته ایم و با این همه، همیشه در میان این دنیاها مى زيسته ايم، اما ديدگان مان هنوز بسته و هنوز كور بودند. اكنون، هنگام كار، به درونی ترین جهانها، درست تا هستهٔ بنیادی چیزها ـ و همچنین، به هستهٔ هستی خودمان ـ راه پیدا می کنیم. بیرون از کار نیز دنیاهای تازهای پیش روی مان گشوده می گردند ـ ناگهان آغاز می کنیم نوشته هایی از پیامبران و مردان بزرگ را که پیش تر به درستی درک نمی کرده و آنها را مبهم و رمزآمیز یافته بودیم، به روشنی بسیار دریابیم. از شادمانی ای به گفت نیامدنی سرشار می گردیم و برادران و دوستان تازه ای پیدا می کنیم که از آن سوی سده ها و هزاره های دورگذشته و درازه های زمان و جایگاه با ما سخن می گویند، زیرا که آنها را درک می کنیم، چراکه با آنها یکی شده ایم.

و بدین گونه، کار خود را به ویژه، کاری را که روی خود انجام می دهیم - دنبال می کنیم. شادمانی های روحانی ناب و سرمستی هایی را نجربه می کنیم که با لذات زودگذر مادی برابر کردنی نیستند. شادمانی و شور انجام کار به همنگامی که آن را انجام می دهیم و چه هنگامی که می آساییم بسراپای درونمان را از سرمستی و شور و حال به گفت نیامدنی سرشار می سازد. نیروی آفریننده هم چنان در ما پویا می ماند. به سختی می توانیم از کار دست کشیم، چراکه احساس می کنیم تنها هنگام کار کردن است که به راستی زنده هستیم. چیزی درون ما گشوده شده است. از راه نیروهای آفریننده ای که پیوسته رو به فزونی می روند، شادمانی آزادی و بی کرانگی در ما آغاز به شکوفا شدن می کند. این احساس شگفت را پیدا می کنیم که ما نیستیم که کار می کنیم، بلکه چیزی درون ماست که همه چیزها را می داند و ما را برگرفته و به راهی می کشاند که با پیمودن آن می توانیم در کار خود کامیابی به دست آورده و در آن به هماهنگی همه سویه و راستی که، کمال دست یابیم. این «چیز» و ما از همه رو یکی همانیم. و در می یابیم که منظور بوداییان از «ذن» چیست و اهمیت ازدواج عرفانی یا هموز هم تجربه می کنیم. ما و اصل آفریننده یا لوگوس یکی هستیم!

من ـ و من ـ يكي هستيم!

ما را تب فرا می گیرد، همهٔ جهان را از یاد می بریم، دیگر کسی نیستیم که در جایی از جهان بیرون نامی داشته باشیم، چرا که قطرهای در اقیانوس بی کران شده ایم. در آفرینش خداوند شرکت جسته و دنیاهای تازهای می آفرینیم که با آن که کوچکند، دنیاهای خودمان هستند، اما احساس می کنیم و می دانیم که درون خود توان آن را داریم که در محدودهٔ کوچک خودمان به کمال آفرینندهای رسیم که با کمال آفرینش خداوند در گیتی سنجیدنی باشد. در جهان درون بازتر می شود و بارها و بارها رخ می دوینی راکشف کرده و ایده های تازه ای به دست می آوریم، از کجا؟ از درون خودمان جایی که سرچشمهای پایان ناپذیر در آن یافت می شود ـ از خداوند. فرقش چیست؟ جایی که سرچشمهای پایان ناپذیر در آن یافت می شود ـ از خداوند. فرقش چیست؟ آیا، به هر گونه، فرقی هست؟ این ها تنها واژه ها هستند. ایده هایی که در ما آگاهانه

می شوند، چون نور درخشان خداوند، نورند و با این نور می توانیم همه چیز را دیده و همهٔ راستی های آسمان و زمین و هو جا را که آینهٔ آگاهی مان را بدان می تابانیم، دریابیم. این نور ما را از خوشبختی ای به گفت نیامدنی و شادمانی ای که در زبان نمی گنجد، سرشار می سازد. بدن نیز از این شادکامی ها بهره می برد: در دل، در سینه، در سر، در نوی سر، و تک تک یاخته های اعصاب خویش زندگی ای تازه و پر تپش را احساس مي کنيم که به ما سرزندگي، پردلي، و به خود استواري - يعني، خود زندگي -مي بخشد، به گونهای که دیگر از چیزی، هیچ چیزی، هراسان نمی شویم. حتا از مرگ، آرامشی خدایی و سستی ناپذیر ما را فرا می گیرد، من خودم همین آرامش و به خود استواری هستم. برای آن که «خوشبخت» باشیم، دیگر به انگیزه و دلیل نیاز نداریم، چراکه ما خود شادکامی هستیم. چه چیز دیگری می تواند ما را خوشبخت سازد. من سرچشمهای هستم که خوشبختی از آن بیرون می تراود. من آگاهم ـ یا ناآگاه؟ این واژه ها دیگر چیستند؟ معنای آنها چیست؟ حالات من فراتر از چنین ایده هایی است. من هستم! آیا همین بس نیست؟ راستی که چنین است. من هستم و هستی ام راست است! زندگی میکنم! من زندگی هستم! چرا آگاهی ام می بایست نیاز داشته باشد که این موضوع را به خرد آورده و ثبت كند؟ چنانچه خود شاه بلوط شدهام، چرا دربارهٔ اثبات مزهاش - مزة خودم - كتابي بنويسم، اگركه من خود آنم؟ آيا نيازي هست به آن انديشة كرده يا دربارهاش سخن گويم، آنگاه كه زندهام آن گونه كه هرگز پيش تر زنده نبودهام؟ آيا بسنده نیست که من خودم شادمانی ام، نیکبختی ام، هستی ام؟

نبازی ندارم که دیگر روی این چیزها نگرش داشته یا حتا درباره شان اندیشه کنم. واژه هایی چون «ناآگاهانه» یا «آگاهانه» تنها، واژهاند و چیزی که هستند، نیستند. واژه ها بیروناند، در دنیای بیرون، بیرون از «خود»م، جایی در مغزم. در جهان درونم تنها خود من يافت مي شود. و به همين هم انديشه نمي كنم و اگر كه دارم اين كار را انجام مي دهم، تنها برای آن است که آن را به نگارش در آورم، فهم پذیرش سازم و آن را برای کسانی که از این پرسش در رنجند، به واژه هاکشم. من سرشار از شوق هستی ام، خود من، بی آن که دربارهاش اندیشه کرده یا کوشش کنم چیستانش را حل کنم. هیچ چیز دیگری نیست که بتواند مرا از هستی ام به بیرون اغوا کند. زمان... جایگاه... این ها ایده های جهان

بيرونند. براى من تنها هستى مطلق ـ خود هستى ـ وجود دارد... چراكه من همانم. ما نمی توانیم حالت هستی را برای دیگران شرح داده و آنها را به درک آن رهنمون شویم، همان گونه که نمی توانیم شیوهٔ شنیدن یک آوا، بویبدن یک عطر، چشیدن یک مزه، یا دیدن یک رنگ یا شکل را بیاموزانیم. کسانی که پیشاپیش این چیزها را تجربه كردهاند، دلسوزانه لبخند مىزنند، چراكه مىدانند دربارهٔ چه داريم سخن مىگوييم. دیگران تنها یک کار می توانند انجام دهند: این که خودشان این ها را تجربه کنند. در پیوند با دگرگون ساختن نیروی جنسی به نیروهای روحی - خدایی نیز همین گونه است. هر که آن را تجربه کرده، می تواند لبخندی دلسوزانه بر لب آورد، این لبخند، لبخند پر آوازهٔ رداست که همه چیز را می داند، راستی بالاترین را می شناسد، و از بالاترين راستي عاى خداوند ـ هستى ازلى ـ آگاه است ... چنانچه آن را تجربه نكرده ايم، نمی توانیم دریابیم که در دگرگون سازی نیروی جنسی چه چیزی هست که خشنودیای آن چنان را پدید می آورد که به ارزش تلاشش بیارزد. برای نمونه، چگونه مي توان به زيوندهاي كه اندام جنسي ندارد، وانمود كه چه چيزي آزموده جنسي را چنان لذت بخت می سازد که انسان ها برای آمیزش جنسی با فردی ویژه توان نمودن بالاترين قهرما ها و بالاترين ديوانگي ها را پيدا ميكنند؟ تنها مي توان به كساني كه خود، دگرگون شدگی نیروی جنسی را تجربه نکرده و آن را با سرزنش و خوار داشت مسخره می کنند، اندرز داد که داوری خود دربارهٔ آن را پراکنده نسازند و آن را موضوع گفتگوهای خنده آور زشت نگردانند. پیش از این کار آنها می بایست خود، این دگرگون سازی را تجربه کنند. میبایست بررسی کنند که چرا همهٔ مردان بزرگی که در درازای زمان خواسته اند راستی های ایزدی شیوهٔ رهایی یافتن آدمی از بند ماده و رسیدن او به توانمندی مطلق روح را برای ما شرح دهند، بی استثناء، ما را به این راه هدایت کرده اند. این غولهای اندیشه گری به ما آموخته اند که رسیدن به آگاهی بالاترین مراكز آگاهي - جايي كه به چيزي انديشه نكرده، بلكه چيزي ميشويم - والاترين و خدایی ترین دستاوردها و حالت هاست. و نیروی پیشرانهای که ما را به این حالت رهنمون می شود، نیروی جنسی ای است که به مصرف جنسی نرسیده، بلکه به درون هدایت شده و به نیروی آفرینندهٔ خدایی دگرگون شده است: ماری که دم خودش راگاز

می گیرد. «کسی که گوشی برای شنیدن دارد، باشد که بشنود!» (۴:۹) اجیل مرقس). و به ن؟ آیا خواهش های جنسی دیگر در بدن سر بر نخواهند آورد؟ غده ها چگونه واكنش نشان مي دهند؟ يك چيز را نبايست فراموش كنيم: بدن تنها زماني كه ما درون خود باشیم، خواهش جنسی دارد. خود بدن هیچگاه خواهش جنسی ندارد. این خواهشها بازتاب جسمانی شوق ما برای رسیدن به وحدت خدایی هستند. مرده هیچ خواهش جنسیای ندارد. چنانچه در آگاهی ام به یگانگی خدایی، Unio mystica، رسیده باشم، یعنی، هنگامی که با روح خود، هستی خود، یکی شده و بنابراین، تمامیت پدید آورده باشم، در این صورت، دیگر نیازی ندارم که به تنم نیاز جنسی بتابانم. بدنم، چون جانوری رام که از هر خواستهام فرمانبرداری میکند، آرام میگیرد و با همهٔ این ها، با شدت و توان جنسیای بس بیشتر از بدن فردی که در چنگ خواسته های جنسی خویش است و نیروی زندگی بخش خود را به مصرف جنسی مي رساند، زندگي مي كند. موجودات زنده با هر آميزش جنسي اي كمي مي ميرند. آنها، جه هدف زندگی بخشیدن به زیوندهای تازه راستی پیداکند و چه نکند، بارها و بارها نبروی حیاتی خود را مصرف میکنند. اگر ماکامل شده باشیم، همه روی حیاتی ما در خدمت بدن خودمان به جا میماند، چراکه ما نیروی جنسی ر انیت یافته را ـ نیروی آفریننده را ـ از خود و نیز از راه بدن خود به بیرون تابانده و از آن بهره می گیریم. هر سلول کوچک اعصاب ما با این بالاترین جریانهای خدایی ـ جادویی نیرودهی می شود. بنابراین، می توانیم دریابیم که چرا بیشتر مردان بزرگی که ما را به راه دراز رسیدن به مقصو دمان رهنمون شدهاند، بدنهایی بسیار تندرست داشته و تا سن گاه بیش از اندازه بالایی زندگی کرده اند. در اینجا دو نمونهٔ پر آوازه را یاد آور می شوم. سن آنتونی در سن ۹۰ سالگی آغاز به شخم زدن زمین در صحرا کرده ر چندان ذرت برداشت می کند که با آن همه می تواند همهٔ زندگی اش را بگذراند. او در ۱۰۴ سالگی با سن پل دیدار می کند که ۱۱۲ ساله است. آنتونی برای رفتن به نزد پُل ناگزیر بود ۲ روز پیاده روی کند. این ها راستی هایی تاریخی اند که به ثبت اسقف آن روز اسکندریه در آمدهاند. می توانیم نمونه های درست بسیاری را به دست دهیم که نشان می دهند چگونه مردان بزرگی که سختیکشی همه سویه را بر خود پذیرا شده اند، درست تا دم

پایان یافتن دورهٔ زندگی انسانی شان، تندرستی و توان کار کردن خود را نگاه داشته اند. اما چیزی که ارزشمند است، نه داشتن عمر دراز، بلکه سالم زندگی کردن است. ما تا جایی که بدن تندرست، در ترازمندی همه سویه، و در آرامشی آسمانی باشد، نیاز به پاسداری از آن داریم. درست همان گونه که خورشید همهٔ پرتوهایش را به سرای ما می تاباند، ما نیز، به یاری آگاهی هدایتگرمان که خود ماست و ما همان هستیم، می بایست نیروی خود را در همهٔ مراکز عصبی خویش پرتو افشان کرده و از یاد نبریم که غدههای جنسی ماگذشته از آن که وظیفهٔ پایدار نگاه داشتن گونهٔ انسانی ما وا دارند، مى بايست نقش ياد شده بالا را براى بدن خودمان هم بازى كنند. آنها تنش حياتي را در بدن ما پاینده نگاه می دارند و جوانی بدن به این تنش بستگی دارد. در بدنم ترازمندی، هماهنگی، آرامش، و استواری هست - و من فرمان ران خانه ام هستم. و بزرگثرین دشمن آدمی، ترس، نمی تواند مرا در چنگ خود گیرد، همان گونه که تاریکی نمی تواند روشنایی را به چنگ گیرد.

همان گونه که روح هزاران بار نیرومندتر از گوشت تن و بدن است، شادکامی و نیکبختی به دست آمده از این شیوهٔ زندگی نیز هزاران بار بیشتر از زندگی ناآگاهانه است. روح انگیزه است، بدن اثر این انگیزه. بدن تنها یک بازتاب روح است و شادگامی جنسی - حتا بالاترین لذات حسی - در برابر شادمانی، کامیابی، و نیکبختی ای که از راه دگرگون سازی نیروی جنسی به نیروی آفریننده لوگوس، و نگاه داشتن آن به عنوان حالتی از آگاهی به دست می آید، تنها فروغی رنگ پریده بیش نیست. ما این نیکبختی را مصرف نمی کنیم تنها برای آن که اجازه دهیم دوباره انباشته شود تا سپس بارها و بارها آن را مصرف کنیم تا جایی که بدن فرسوده و خسته و ناتوان جنسی گردد، بلکه شادمانی خدایی درون را همواره درون خود نگاه می داریم، زیراکه خودمان این شادمانی هستیم. و گذشته از این ها، این شادمانی روز به روز بیشتر می شود، درست همان گونه که در افسانهٔ سیب زرین مهر این سیب، هر چه انسان آن را بیشتر می خورد، بزرگتر و بزرگتر می شود! نیروی آفرینندهٔ افزوده شده از راه تمرکز ذهن، پیوسته فزونی پیدا می کند، تا جایی که آگاهانه، به بی کرانگی «خویشتن» خدایی خویش می رسیم. و بدن در این فزونی یابی نیروهای آفریننده شرکت میکند. بدین گونه، بدن از ارتعاشات بالاتر آگاهی رو به گسترش تندرست تر شده و هر چه بیشتر، خدمتگزار فرودست روح می گردد. بر خود فرد است که چگونه از نیروهای آفرینندهاش بهره گرفته، آنها را مصرف و اداره کند. اینک در می بابیم که چراکسانی که به بالاترین رده ها رسیدند بیامبران، انسانهای خدایی، و غیب گویان ـ از به کارگیری نیروهای آفرینندهٔ خود در راههای جنسی پرهیز می کرده اند. آنها چندان تهی مغز نبودند که سرچشمهای از شادکامی و لذت را به آسانی رهاکنند. آنها آن سوی دیگر سکه را آگاهانه درون خود تجربه کرده و بنابراین، نیازی ندیدند که مکمّل خود را در بیرون جسنجو کنند. آنها خود را کامل کردند و چیزی که در آنها نیمه بود، به یک کل تبدیل شد. آنها آگاهانه و به کوشش خود، نیروی آفریننده یا لوگوس شدند و «خویشتن» خدایی خودشان.

این است دگرگون سازی نیروی جنسی به نیروی روحانی و آفرینندهٔ خدایی. همین است باز برخاستن از مرگ به زندگی جاودانی. و راز نیروی جنسی این است: نخست این که این نیرو، در پایهٔ پیوند دهندهٔ جهان ماده و پهنهٔ روح، به روح آدمی باری می دهد تا در پیکری مادی به جهان آید داما، پس از آن، با بهره گیری از نیروی جنسی هم چون یک سوخت، آدمی را پیش رانده و یاری می دهد تا با تلاش خویش مراکز بالاتر مغز و اعصاب خود را برانگیخته سازد و از این راه، در حالی که هنوز در پیکری جسمانی به سر می برد، آگاهی خود را به هشیاری کیهانی ایزدی بالا برد. از این روست که می بایست در حالی که هنوز در بدن خود زنده ایم، از فرصت زندگی زمینی خویش بهره می بایست در حالی که هنوز در بدن خود زنده ایم، از فرصت زندگی زمینی خویش بهره

بیایید از یک تشبیه بهره گیریم: تکهای چوب سوختنی خواهشمند آتش است. این چوب سرد و خشک و بی جان است و آرزوی گرم شدن از درون را دارد. می خواهد زنده شود و والایش پیداکند. آن را شوق آتش خدایی فرا می گیرد. سپس روزی آتش گرفته و آغاز به سوختن می کند، تا جایی که چوب با آتشی که بدان گرما و جان و تعالی می بخشد، یکی می گردد. اما چوب، درست از این رو که آتش آن را گرم کرده و بدان جان بخشیده، سوخته و چهرهٔ خاکستر را به خود می گیرد و می میرد. چوب در نمی یابد که می تواند از این مرگ رهایی یافته و از آن باز برخیزد. چنانچه هنگام آتش گرفتن از فرصت بهره گرفته و آگاهی اش را از خودش به آتش جابجا می کرد تا در آتش به آگاهی فرصت بهره گرفته و آگاهی اش را از خودش به آتش جابجا می کرد تا در آتش به آگاهی

رسد - با خود آتش یکی و یگانه شود - هنگامی که می مرد، نیازی نبود که آگاهی اش هم با آن بمیرد. بدین گونه، دیگر برایش بهایی نداشت که آتشی که اکنون خود او شده است، تکه چوبهای دیگری را سوزاند یا نسوزاند. چنین چوبی، که اینک چهرهٔ آتش را به خود گرفته است، بخت آن را دارد که گرچه آتش چیزی را نسوزاند، باز در چهرهای روحانی و به چشم نیامدنی و ناپدید، به هستی خود ادامه دهد. آگاهی چوب پیشین، اینک در هستی راستین نوزاد و باز برخاسته اش، هستی خود را در قالب آتش پی گیری می کند.

راه ما نیز همین گونه است. چنانچه انسانها دریابند که ما، به شرط آن که در درازای زندگی خویش از زمان و فرصتها بهره گیریم، نیازی نیست که به گونهٔ گریزناپذیر همراه با بدن مادی خویش بمیریم و چنانچه هنگام سوختن در آتش روح، آگاهی خود را از کالبد انسانی به روح، آتش سوزنده ـ همانا زندگی ـ منتقل کنیم، آنگاه هنگامی که بدن نابود می شود، آگاهی ما نخواهد مرد. همان گونه که پُلِ حواری گفته است: «ما همگی نخواهیم مرد، بلکه همگی دگرگون خواهیم شد» (۱۵:۵۱: قرنطیان یکم).

بنابراین، می بایست تا زمانی که در بدن زندگی می کنیم، و روحی داریم که درون ما می سوزد و زندگی ما را به پیش می راند، تا زمانی که بدن هنوز از نهایت تواناییاش برخوردار است، از زمان و فرصتی که داریم، بیشترین بهره را بریم. از این رو، چنانچه در حالی که هنوز می سوزیم ـ هنوز زنده ایم ـ آگاهانه با آتش خود، روح مان، یکی شویم، آنگاه در خود زندگی به بیداری رسیده و در ردهٔ تازهای آگاهی پیدا می کنیم و همانا، خود زندگی می شویم که هرگز نمی تواند بمیرد، درست از این رو که خود زندگی است. در این نقطه ما خودمان آتش ـ روح ـ زندگی ـ لوگوس ـ شده ایم که همهٔ چیزها را آفریده و جان دار ساخته و باگرمای خودش پابرجا نگاه می دارد. راستی این است که این همان چیزی است که ما همواره بوده ایم، اما آگاهی مان از حالت ازلی روحانی و بهشتی خود په درون «چوب» ـ بدن مان ـ فرو نشست و با آن یکی شد. با این همه، چنانچه کسی در هستی راستین اش آگاه نباشد، آگاهی او با بدنش می میرد و بنابراین، خودش به راستی می میرد. از سوی دیگر، چنانچه او در درازای زندگی خاکی و تناسخ کنونی اش در خود می میرد. از سوی دیگر، چنانچه او در درازای زندگی خاکی و تناسخ کنونی اش در خود بالاترش، روحش، به آگاهی رسد، تا زمانی که با آتش روح می سوزد، آگاهی اش با مرگ

تن، نمی میرد. در این حالت، او آگاه به جا مانده و چون قطرهای آب درون اقبانوس، در حالتی از آگاهی جهانی، در هستی خداوند، پرسه میزند. نام مسیحی این رویداد «باز برخیزی» است و بودایی ها آن را «نیروانا» می نامند. همهٔ پیامبران و غیب گویان و انسانهای خداییای که در این جهان زیستهاند، به انسانها آموختهاند که رسیدن به حالت آگاهی ـ یکی شدن آگاهی با زندگی، هستی جاودانی، خدا ـ هدفی است متعالی، که با این همه، در دسترس همهٔ ماست. این همان رهایی یافتن از بند قوانین ماده و تن، ایمنی یافتن از مرگ، و آزاد گردیدن روح از آویخته شدن به دو شاخهٔ بزرگ چلیپای زمان و جایگاه است: همان طلوع آگاهی، بیداری یافتن در خود زندگی، در خود خداوند، و رهایی یافتن از روح ناخود آگاه در کالبد جسمانی. این که در آگاهی ای نوین باز برخیزیم، جان مایهٔ آموزشهای مسیح است و فرزانشهای خاوریِ دینی و یوگایی، کیمیاگران، گل ـ صلیبی ها، و همهٔ دین های گذشته و کنونی و همهٔ راز ـ آشنایان بزرگ. این موضوع هستهٔ هر دینی است، چراکه در پیوند با هستی ما تنها یک راستی و یک راز وجود دارد. همهٔ راز ـ آشنایان همین یک راستی را دیده و آموزش دادهاند، گرچه بنابر شرایط نژادی و جغرافیایی سرزمین ویژهای که در آن میزیسته اند، جان مایهٔ آیین خود را در پس گوناگون ترین پوششهای بیرونی پنهان ساخته باشند. همچنین، ما از راه دین های گوناگون با راه های گوناگونی که با طبیعت و ویژگی های فردی انسان های ویژهای سازگار بودهاند، آشنایی یافتهایم. با همهٔ اینها، کوتاهترین راه رسیدن به خداوند که همانا برانگیختن مراکز بالاتر مغز و اعصاب با «سوختِ نیروهای جنسی است ـ و چنین کاری به ما نیروهای جادوییای می بخشد که تنها در بدنی سرشار از جوانی و توانمندی می توانند به بار آیند - در اروپای سده های شانزدهم و هفدهم به کوشش کیمیاگرانی که همان گل ـ صلیبی ها بودند، به ما آموزش داده شد. جنگهای صلیبی به ایشان فرصت راستین آن را بخشید که بتوانند با دانش راز ـ آشنایان خاوری دربارهٔ سنگ فلاسفه آشنایی یابند. آنها از athanor سخن می گفتند که آتش می بایست در آن پیوسته و با نگرش، فروزان نگاه داشته می شد تا سنگ فلاسفه بتواند ساخته شود. از نوشته ها و نگاره های نبوغ آمیز آنان به درستی آشکار است که آنها این سنگ را از خود انسان به بار می آورند. athanor بدن انسان است، اژدها نیروی آفرینندهٔ کارگر در بدن است، و آتش اژدها هسمان نیروی جنسی است که از راه در پیش گرفتن شیوهٔ پرهیزکارانه ای از زندگی، به بالا هدایت می شد و آن را چون سوخت به کار می گرفتند. سنگ فلاسفه آگاهی جهانی خدایی، و نیروی روحی - جادویی این آگاهی روی سراپای طبیعت است. و اکسیر زندگی آتشی است که «چون آب روان» است، یا «آبی است طبیعت است. و اکسیر زندگی آتشی است که «چون آب روان» است، یا «آبی است آتشین»، که همان ارتعاشات بالای خودآگاهی ایزدی است که آن را می توانیم - با همان آگاهی که می توانیم الکتریسیته و مغناطیس را روانه تکهای فلز ساخته و بدین گونه آن را آگاهی که می توانیم الکتریسیته و مغناطیس را روانه تکهای فلز ساخته و بدین گونه آن را باردار و مغناطیسی سازیم - روانهٔ بدن خویش ساخته و بیرون تابانیم. مسیحی ها این جریان را «خون مسیح» و گل - صلیبی ها آن را «اکسیر زندگی» نامیده اند که همان جریان جیاتی لوگوس یا زندگی یا ذات خداوندی است.

راز آشنایان، غیب گویان، و پیامبران بزرگ روزگاران گذشته، و انسان ـ خدایانی که هر از آشنایان، غیب گویان، و پیامبران بزرگ روزگاران گذشته، و انسان ـ خدایانی که هر از چندی روی زمین پدیدار شده اند، افرادی تهی مغز و بی خرد نبوده و نیستند. آنان حاضر نمی شدند شادکامی های جنسی را که بیشتر انسان ها همهٔ زندگی و غایت آرزوهای زندگی خویش می شمرند، رها کرده و دور افکنند، مگر آن که به جای آنها آرزوهای زندگی خویش می شمرند، رها کرده و دور افکنند، مگر آن که به جای آنها جیزی هزار برابر با ارزش تر را دریافته داشته باشند. آنها تنها آتش را جایگزین «چوب» ساختند. این راز ـ آشنایان شادکامی های مادی گذرا و بسیار کوتاه تن را فدای سرچشمهٔ ساختند. همو که جان ابدی و ازلی همهٔ توان همهٔ شادمانی ها و نیکبختی ها ـ ساختند: همو که جان ابدی و ازلی همهٔ توان مایه هاست ـ همو که بخشندهٔ سرور و آزادی و توانایی مطلق است. کدام یک بهتر است؟ آب فشانی که گهگاه فواره میکند، یا آتش فشانی که در سینهٔ زمینی که سرچشمه و خاستگاه همهٔ آب فشانها و طغیانهای آتش فشانی است، می خروشد؟!

ازدواج جادوییای که در انجیل (نغمهٔ سلیمان و مکاشفه) به اشاره در آمده است، ازدواج جادوییای که در انجیل (نغمهٔ سلیمان و مکاشفه) به اشاره در آمده است، آمیزش آگاهی انسان با «خویشتن» راستین یا روح خدایی اوست، از راه یاری نیروی جنسیای که روحانیت یافته است.

در افسانهٔ پر آوازهٔ زیبای خفته همین راستی را میبینیم. «زیبای خفته» (آگاهی خفته) از راه نیروی مهر (آتش نیروی جنسی) و با بوسهٔ شاهزاده (تماس آتشین روح،

هستی راستین) به زندگی ابدی بیدار میگردد.

داستان زیگفرید نیز همین معنا را می رساند. زیگفرید با شمشیر آگاهی بر اژدها پیروزی می یابد و سپس، در خون اژدها آبتنی می کند که به او زندگی جاوید و نیروهایی جادویی - فرا طبیعی می بخشد. آنگاه به میان حلقهٔ آتش فراگیر برونهلید گام برداشته و هم چون شاهزادهٔ زیبای خفته، با بوسهای او را به زندگانی جاوید و هم بستگیای جاودانه بیدار می سازد. دو قطب یکدیگر را پیدا می کنند و بار دیگر، در ترازمندی مطلق، درون یکدیگر می آسایند.

می توانیم بسیار از داستانها و افسانه های نمادین دیگر را نمونه آوریم که گویای همین راز بیدار شدن آگاهی انسانی به آگاهی ازلی و جهانی ایزدی از راه آتش نیروی جنسی نگاه داشته شده هستند. اما، چنین کاری ما را به دوردستها می برد. راستی این است که انسان این نیروی نهفته را درون خویش دارد، گرچه خود از همه رو از آن ناآگاه باشد. خداوند در ناخودآگاه آدمی جای دارد، چنان که پیش تر اشاره شد، در «او» دو قطب هستی در یکدیگر آرمیدهاند. انسان تنها تا زمانی که آگاهی اش را با بدنش یکی می سازد، جنسی می اندیشد و جنسی زندگی می کند. با این همه، چنانچه با آگاهی اش در خداوند به بیداری رسد، ذهنیت جنسی و اندیشهٔ جنسها از هستی او رخت بر می بندد. او در خودش، قطب دیگر کامل کنندهٔ خویش را می یابد که همیشه سر جای خودش بوده ما حالتی ناآگاه و نهفته داشته و با آن یکی می شود. اینک همه چیز در او ـ یا به زبان اول شخص که سخن گفته باشیم ـ در من، آگاهانه شده است و من دیگر هیچ بخش ناآگاهی ندارم. قطب دیگرم در من آگاه شده است و در می یابم که من خود اویم. راستی این است که در جفتی از جنس مخالف که با او احساس یکدلی درونی کرده و کوشیده ام تا این یکدلی را در بدن خویش نیز تجربه و درک کنم، همواره همین قطب کامل کنندهٔ خود را جستجو کردهام که چون زیبای خفته درون خودم نهفته و خاموش بوده است. این نیمهٔ دیگر، همان «خود» راستین من است که هر دو قطب درون آن همواره درون یکدیگر آرمیده بوده و تا ابد نیز آرمیده خواهند ماند، چراکه آنها از آنِ یکدیگرند؛ چرا که من خودم هر دوی این قطبها هستم. به یکپارچگی ایزدی

## ۲۱۲ که انرژی جنسی و یوگا

آگاهیِ جهانی که رسیدیم، در حالت دو جنسیِ مطلق آگاهی خواهیم داشت. گل - صلیبی ها فرد رسیده به این حالت را «هرمافرودیت» میخواندند. این واژه از دو نام یونانی «هرمس» و «آفرودیت» برگرفته شده و به کسی اشاره می کند که در آگاهی خودش به شناخت دو قطب رسیده است.

گل - صلیبی ها نگارهٔ هرمافرودیت را با دو سر نشان داده و او راکه، از راه چیره شدن بر نیروی جنسی و بهره گیری از این نیرو به عنوان سوخت، به این درجه از روشن شدگی رسیده بود، سوار بر یک اژدها می نمودند که نماد فرمانروای این دنیا، گرهٔ زمین ما، به شمار می رود. زیرا نیروی جنسی فرمانروای کرهٔ خاک است.

همهٔ نوشته های گوناگونِ مقدس بشری از این حالت ازلی دو جنسی یا هرمافرودیتی سخن گفته اند. در انجیل به داستان «آدم» بر می خوریم که در آغاز زیونده ای دو جنسی، هم مرد و هم زن، بود. قطب منفی، اصل مادینه، تا پیش از آن که «آدم» به خوابی ژرف فرو رود \_ همانا تا پیش از زمانی که او آگاهی حالت ایزدی اش را از دست داد و به زیونده ای ناآگاه تبدیل شد \_ هنوز از بدن او جدا نشده بود. آنگاه خداوند «روگشهایی از پوست فراهم آورد و ایشان را با آنها پوشاند (۲۱:۳:سفر پیدایش)، یعنی، روح آنان خود را با جامهٔ تن مادی که خود را تنها با یک جنس به نمود در می آورد، پوشانده و بدین گونه، آنها به جنسیت خود آگاه شده و آگاهی جنسی به دست آوردند. آنها خود را می مرد و زن پنداشته و از یاد بردند که «خویشتن» راستین شان روحی است که در خودش مرد و زن پنداشته و از یاد بردند که «خویشتن» راستین شان روحی است که در خودش کامل است.

هنجار کنونی طبیعت به ما اجازه نمی دهد که به این حالت ازلی دو جنسی بودن خویش دست یافته یا آن را به گونهٔ جسمانی درک کنیم. چنین کاری تنها در حالت روحانی و آگاهی ازلی انجام پذیر است. ما این حالت ازلی خداوندی را که دو قطب درون یکدیگر آرمیده اند، در آگاهی خودمان و چون حالتی از آگاهی می توانیم تجربه کرده و بیابیم.

در اینجا نیاز است پافشاری کنم که بدن انسان پس از آن که درست به بالاترین ردهٔ

روحانیت رسید، باز هم چنان، به یک جنس وابسته می ماند. چنانچه از راه تمرین های يوگا نيمهٔ ديگر نهفتهٔ هستي خود را آگاه ساخته و آن را درون خود به شناخت آوريم، بدن ما هم چنان مرد یا زن بر جای می ماند و به هیچ رو چنین نیست که جنسیت خود را از دست داده هم مرد و هم زن ـ یک هرمافرودیت جسمانی ـ شویم. در هنجار کنونی طبیعت چنین چیزی ناهنجاری و وضعیتی بیمارگونه از بدن خواهد بود. بدین گونه، در می یابیم که گل ـ صلیبی ها واژهٔ «هرمافرودیت» را تنها در پیوند با آگاهی بشر به کار مى بردند. همهٔ حالت هايي كه در درازاي دوران بالندگي مان تجربه ميكنيم، حالاتي از همه رو وابسته به آگاهی اند. و زمانی که جنس دیگر را در خودمان آگاه ساختیم، این موضوع، با همهٔ این ها، یک حالت ذهنی محض به جا می ماند. بدن تا آنجا درگیر این حالت می شود که دیگر احساس خواهش جنسی نمی کند. چنان که پیش تر گفتیم، خواهش از بدن سرچشمه نگرفته ـ چرا که می بینیم بدن یک مرده خواهش جنسی نشان نمی دهد ـ بلکه تا زمانی که انسان خود را با بدنش یکی می شمارد، از حالت اگاهی او ریشه میگیرد. هنگام بسته شدن نطفه، روح به بدن فرو می افتد و ساختار آن را بنا بر انگارهٔ خودش برپا کرده و بدان جان می بخشد. از آنجا که ماده نور روح را کنار رانده و به آن اجازهٔ ورود نمی دهد، روح آگاهی مینوی خود را از دست داده و به چهرهٔ زیوندهای مادی در می آید که می پندارد یک بدن است. در نتیجه، شور جستجوی یکپارچگی گمشدهٔ خود را به بدن فرافکنی کرده و بدین گونه، در تن آدمی خواهش جنسی پدید می آورد. زیرا غده ها از راه تأثیر روح یا زندگی است که برانگیخته شده و به کار در می آیند. پس از آن که روح بار دیگر آگاهی مینوی اش را در تن به دست آورد و از روح بودن خودش آگاه شد، در آگاهیاش به یک کل تبدیل می شود و خواهشهای جنسی نیز در بدن پایان می پذیرند. این رازی است که نشان می دهد چرا انسان هایی که در هستی راستین خود در روح به بیداری رسیدهاند ـ پاکدینان، پیامبران، غیب گویان و انسانهای خدایی ـ با آن که بدنشان تنها یک جنس را به نمود در می آورد، دیگر خواهش جنسی نداشتند و بنابراین، می توانند به دور از سرکوبهای بیمارگونه و آشفتگی ها و بی قراری ها، زندگی پرهیزکارانه را در پیش گیرند. برای پرهیز از هرگونه کج اندیشی، اجازه دهید پافشاری کنم که این انسانهای روشن شده، از راه «کامل»

شدن، به هیچ رو توان جنسی خود را ـ ناساز با هر آنچه که شاید افراد نادان ادعاکنند از دست نداده، بلکه سرچشمهٔ همهٔ توانمندی ها شده و می توانند نیروهای خود را هر گونه که بخواهند به کار برند و در هر نمودی ـ از جمله نمودهای جنسی ـ به روی ایشان گشوده است. بنابراین، این گونه انسان ها «عقیم» نبوده، بلکه انسان هایی از همه رو هماهنگ، ترازمند، آرام، و خویشتن دارند. هر یک از ما این راستی ها را در ناخودآگاه خود حمل می کنیم.

ما در جستجوی مطلقایم و به چیز دیگری نمی توانیم تن دهیم. و چرا نه؟ زیرا ما این «مطلق» و این «کلّ» را پیشاپیش در خود، درون خودمان، داریم، زیرا که از ازل خودمان همان بوده و هنوز هم هستیم. «خود» ما روح محض است؛ روحی که در آن هیچ گونه بخش شدن و جدایی و به دو نیمهٔ جنسی پاره پاره شدنی یافت نمی شود. در «خود» راستین مان که به آگاهی رسیدیم، هر گونه جنسیت، چون میوهای رسیده، از ما فرو می افتد؛ هم چنان که بچه، هنگامی که بزرگ می شود، از اسباب بازی هایش دست می کشد، بی آن که احساس درد یا از خودگذشتگی کند. و بدن از ما پیروی می کند، زیرا نیروی جنسی دیگر غده ها را بر نمی انگیزد. این نیرو از راه مراکز دیگری که بالاترند، در پایهٔ نیروی آفریننده به کار گرفته می شود. هر انسانی که برای پیشرفت در راه یاد شده تلاش کند ـ چراکه این کو تاهنرین راه ممکن است ـ می تواند این راستی ها را خودش تجربه کند.

ما هرگزنبایست بیم داشته باشیم که خداوند چیزی را از ما بگیرد و به جایش چیزی بس بررگتر به ما باز نگرداند. «او» در پایهٔ درونی ترین هستی ما و «خویشتن» «راستین مان» در خود ما زندگی می کند و خواست خود «او»ست که خود را در انسانیت میرای ما به نمود در آورد. تا زمانی که زیوندگانی آگاه هستیم، خداوند در ناخودآگاه بی اندازه بزرگ و پیمایش ناپذیر ما زندگی می کند. اما همین که در خود به آگاهی همه سویه رسیدیم، «او» خود را در ما چون «خویشتن» ایزدی مان به نمود در می آورد.

کسی که گوش شنیدن دارد، باشد که سخن روح را بشنود... به کسانی که به پیروزی دست یافته اند، اجازه می دهم تا از میوهٔ درخت زندگی که در میانهٔ بهشت خداوند جای دارد بهره گیرند... به من وفادار باشید، گرچه پای مرگ در میان باشد؛ (بدین گونه)، تاجی از زندگی به شما خواهم بخشید. (۱۰ و ۲:۷: مکاشفات).

## فشردة سخن

بیایید چیزهایی را که گفته ایم، فشرده سازیم تا نمای کلی آنها روشن شود.

تنها یک نیروی آفریننده ـ لوگوس ـ یافت می شود که خود را از راه کل دایرهٔ آفرینش در همهٔ رده های نردبان بزرگ یعقوب، چه در جهان بزرگ گبتی، و چه در جهان ریز آدمی، از پایین ترین چهره اش که همان نیروی جنسی است، تا بالاترین نیروی روحانی سراسر ـ آگاهی به نمود در می آورد.

انسان در نهاد خویش توانایی آن را دارد که نیروی آفریننده را آگاهانه در همهٔ چهرههایش و در همهٔ ردههای آفرینش جلوه گر سازد، زیرا نیروی آفریننده یا لوگوس «خویشتن» راستین خود اوست و آدمی در بدنش اندامهایی دارد که می توانند پر توهای هم سو با چهرههای گوناگون انرژی را دریافت کرده و باز تابانند.

زندگی زمینی بیشتر زمانها آدمی را پیش می راند تا آگاهی اش را همواره بالاتر و باز هم بالاتر، تا رده هایی که روحانیت بیشتری دارند، فرا برد و پیوسته هشیاری بیشتری به دست آورد، تا جایی که سرانجام، به آگاهی مطلق خداوندی دست پیداکند. هدف زندگی او و تناسخ زمینی اش همین است. با این همه، این روند عادی زمان بسیار درازی می برد و بسیار پر زحمت و سرشار از درد و اندوه است. با این همه، انسان درون خودش، درون بدنش، رازی دارد. همین که این را دریافت، توان آن را خواهد یافت که راه دراز رسیدن به آگاهی را کوتاه تر ساخته و به بالندگی اش شتاب بسیار بیشتری بخشد، تا جایی که بتواند در تنها یک زندگی، به هدف یاد شده برسد. رازگفته شده این است که او برای رسیدن به بالاترین هدف، می تواند برانگیختگی و کارکرد مراکز مغز و

اعصاب خودش را که پیشاپیش در بدنش جای گرفته اند اما در حالت خفتگی به سر می برند، به کمک آتشی زنده که به گونهٔ نهفته در بدن خودش یافت می شود، تندتر سازد. این آتش زنده نیروی جنسی خود اوست. این نیرو پیوند دهندهٔ ذهن و ماده است و به روح کمک می کند تا وارد ماده شود و از میان ماده پیکری جاندار زاده گردد. با این همه، نیروی جنسی به روح فرصت آن را می دهد که در حالی که هنوز در بدن جای دارد، از آگاهی مادی اش پله پله برخاسته و بار دیگر به سوی خداوند و آگاهی مطلق ایزدی بازگشت کند. نیروی جنسی، درون خودش، توانایی آن را دارد که در راه باز برخیزی و رسیدن به نامیرایی و آگاهی مطلق خداوندی به بالندگی آگاهی انسان یازی رسانده و بدان تندی بخشد. این نیرو، خودش، به نیروی آفرینندهٔ روحانی یاری رسانده و بدان تندی بخشد. این نیرو، خودش، به نیروی آفرینندهٔ روحانی که پیوسته رو به افزایش می گذارند، تجربه می کند. او بیدارتر و هشیارتر و سرزنده تر می شود و گوش به زنگی اش افزایش پیدا می کند. هم زمان با این ها، توانایی های بالاتر روحانی عی شود و گوش به زنگی اش افزایش پیدا می کند. هم زمان با این ها، توانایی های بالاتر

بنابراین، راز نیروی جنسی تنها این نیست که نسل های تازه پدید آورد، بلکه این نیرو کارکرد دوم بسیار با ارزش تری نیز برای بشر دارد: این که آگاهی او راگام به گام از نردبان بزرگ آگاهی به بالاکشانده و آن را به خداوند رهنمون شود. از این راه، نیروی جنسی که خود اصل آفریننده - یا لوگوس - است، به حالت بنیادین ازلی اش باز می گردد. این روند دگرگون شدن نیروی آفریننده از پایین ترین چهره اش، نیروی جنسی، تا درست بالا ترین آن که همان نیروی روحانی - خدایی است، می تواند به یاری نیروی جنسی و به گونهٔ آگاهانه در آدمی شتاب پیدا کند. این موضوع از آن روست که تنها نیروی جنسی است که می تواند به او یاری دهد تا پایداری مراکز بالاتر مغز و اعصابش راکه هنوز در حالتی از خموشی به سر می برند، تا جایی افزایش دهد که بتوانند ارتعاشات بالاتر خود آگاهی ایزدی را، دور از اثرات زیانبار، تاب آورند.

انسان پایین ترین چهرهٔ نیروی آفریننده را که نیروی جنسی خوانده می شود، درون خودش چون کششی ناخود آگاه و جنسی ـ جسمانی برای رها ساختن فشارهای درونی خویش، و در بالاترین ردهٔ نمود یافتن این نیرو، چون حالت روحانی نابی تجربه می کند که به مهر خداییِ جهانگستر و آگاهی مطلق خداوندی روی دارد و ما آن را در قالب من هستم تجربه میکنیم.

انسان از پایین ترین رده بالندگی اش که در آن هنوز جانوری است که به نیروی خرد دسترسی دارد، تا بالاترین رده که همانا ردهٔ روحانی ـ خدایی و ردهٔ آگاهی جهانی است، از ۷ پلهٔ نردبان آگاهی یعقوب بالا می رود که این ها هستند:

ردهٔ نخست: انسان هنوز زیونده ای ناآگاه است که چشم بسته، با سرنوشتش پیش رانده می شود. زندگی جنسی او کششی جانوری و بی تشخیص به سوی رها ساختن فشارهای جسمی ـ روانی است.

ردهٔ دوم: نخستین پگاه آگاهی، نخستین دمدمهٔ بیداری. انسان در زندگی جنسیاش به جستجوی جفتی بر می آید که با بدنش سازگاری داشته باشد، کاری که به گزینش نیاز دارد.

ردهٔ سوم: آگاه در زندگی احساسی. جستجو برای کاری که از دیدگاه احساسی به او خرسندی بخشد و در زندگی جنسی، برای جفتی که از دیدگاه روحانی، احساسی و نیز مادی با فرد سازگاری داشته باشد. کشش و شور تشکیل خانواده.

ردهٔ چهارم: آگاهی در ردهٔ ذهنی، تشنگی دانش، کشش به کتاب خوانی و بررسی، جستجو برای کار و سرگرمیای ذهنی. در زندگی جنسی، جستجو برای یافتن جفتی هوشمند که او را درک کرده و از هر رو با او سازگاری داشته باشد. از روی مهر با چنین فردی پیمان زناشویی می بندد.

ردهٔ پنجم: بیداری نیروهای جادویی ـ القایی و بنابراین، روی آوردن به کارهای آفریننده و دست یافتن به تأثیری برتر و القاگرانه بر سایر انسانها. خویشتن داری و به دست گرفتن سرنوشت خویشتن. جستجو برای یافتن مکمّل خود در ناخودآگاه، و برای یافتن جفتی که هم از دیدگاه جسمانی و هم از دیدگاه روحانی و ذهنی برازندگی فرد را داشته باشد. از یک سو،از همه رو آزاد از قوانین اجتماعی و نگرشهای طبقهٔ میانهٔ داشته باشد. و از سوی دیگر، برخورداری از یک نگرش اخلاقی برتر و در پیش گرفتن زندگیای که از کشش درونی انگیزه بر میگیرد و با پیروی از قوانین درونی و خدایی وجدان همراه است.

ردهٔ ششم: مهر جهانی، روی آوردن به پیشه های روحانی و برخورداری از حال و هوایی پیش گویانه. بازتاباندن «کلّ» در پایهٔ نمودهای روحانی محض. وحدت روحانی ازدواج عرفانی با خویشتن بالاتر خود، و باکل جهان زنده.

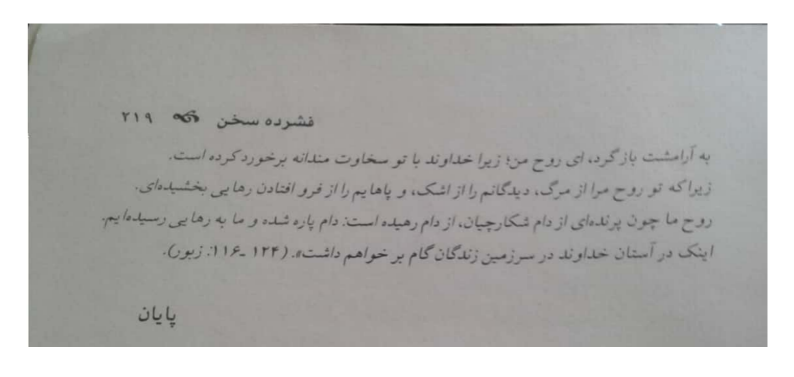
ردهٔ هفتم: آگاهی جهانی، اتحاد عرفانی (Unio mystica)، پیوستن آگاهی انسان به هستی راستیناش. (از دیدگاه مسیحیت) یکی شدن «بره» و «اورشلیم» نوین. آگاهی در هستی و در خداوند: «من پروردگارم ایدر آسمانی ام ایکی هستیم.» (یا «انا الحق»).

در یک دورهٔ زندگی انسانی نمی توان از همهٔ این گامه ها باز پایین ترین تا بالاترین رده گذر کرد، چرا که اعصاب انسان، با آن که نرمشی فراتر از گمان دارند، نمی توانند اختلاف تنش میان پایین ترین و بالاترین حالات آگاهی را تاب آورند. آدمی به زمان بسیار درازی نیاز دارد تا از رده های پایین تر بگذرد و پایداری اعصابش اندک اندی افزایش پیدا کند. از این رو، می بایست تناسخ های بسیاری را بگذراند. اما از ردهٔ میانه که گذشت رده ای که در آن پیشاپیش بیدار شده و خواهان پیشرفت آگاهانه می گردد توانایی آن را پیدا می کند که تنها در یک دوره زندگی انسانی به بالندگی رسد. او به پاری نیروی جنسی نهفته در بدنش می تواند بسیار تندتر از زمانی که دوران تکامل طبیعی را نیروی جنسی اش دست می گذراند، به بالندگی دست یابد. همین که او از هدر دادن نیروی جنسی اش دست کشید و آن را چون سوختی زنده برای خودش نگاهداری کرد تا مراکز مغز و اعصاب می نوز در حالت خمودهاش را برانگیخته و بیدار سازد، بر نیروهای جادویی وحانی اش چیرگی پیدا کرده و به هدف زندگی اش، همانا رسیدن به آگاهی همه جا گستر خداوندی، دست می یابد.

او به یاری تمرین های مناسبی از یوگا که هزاران سال است به ما سپرده شده شده اند، و نیز نیروی جنسی هدر داده نشدهای که چون سوختی درونی به کارش می آید، به کو تاهترین راه رسیدن به هدفش رهنمون می گردد.

«دردهای مرگ مرا فراگرفتند و عذابهای دوزخ بر من چنگ افکندند: خـود راگـرفتار درد و اندوه یافتم.

سرگشته، پروردگار خویش را خواندم و او به من پاسخ داد .... خداوند در کنار من است؛ هراسی نخواهی داشت .... خداوند شعر من و توان من است و مایهٔ رستگاری ام شده است.



نغمه روشن شدگي

ناپدید گشتند، پردههای تاریکی و روشنایی برخاستند، دمههای اندوه

برگذشتند، یکایک سپیده های شادی تندگذر برفت، سراب حسی کمرنگ.

مهر، بیزاری، تندرستی، بیماری، زندگی، مرگ: نابود شدند این سایه های دروغینِ روی پردهِ دوگانگی. توفان مایا آرام گرفت

با چوبدست جادویی شهود ژرف. کنون و گذشته و آینده، دیگر نیستند. هر سو می نگرم، خویشتن را می بینم؛ خود همیشه هست و همه سو روانم را. سیاره ها، ستارگان، غبار ستارهای، زمین خروش آتشفشانی توفانهای رستاخیز کورهٔ ریخته گری آفرینش بخچالهای روان پرتوهای خاموش ایکس جریانهای سوزان الکترون،

اندیشه های همگی آدمیان،

آنهاکه بودند، هستند و خواهند بود؛

۲۲۲ که انرژی جنسی و یوگا هر تيغه علف، خودم، گونهٔ آدمي هر ذرهٔ غبار کیهانی خشم، آزمندی، خوبی، بدی، رستگاری، شهوت؛ همه را فرو داده و به اقیانوس پهناوري دگرگون کردم که خونِ هستی یگانهٔ خودم را در سینه دارد. شادی پر دودی که بیشتر زمانها با دم ژرفنگری نیزتر می شد و چشمهای اشکبارم راکور میکرد، ناگهان آتش جاودانهٔ خوشبختی شد و اشکها، چارچوب، و همه چیز مرا به کام کشید. «تو» منى، من «تو»ام: دانستن و داننده و دانسته، یکپارچه! آرام گرفته، بالرزهٔ شادماني ناگسيخته، هستي جاودانه و آرامش همیشه تازه. شادی بخش تر از آنچه به گمان می آید نیکبختی سمادهی! نه یک حالت ناخودآگاه یا بیهوشی ذهنی بی بازگشت ارادی؛ سمادهی، اما، کران آگاهی ام را می گستراند به فراسوی تنگی های کالبد میرا به دورترین مرز ابدیت؛ جایی که من، این دریای کیهانی خویشتن کوچکم را مینگرم، که در درونم شناور است. زمزمههای روان اتمها شنیده می شوند؟ زمین تاریک، کوهها،درهها؛ بنگر! مایع گداخته!

دریاهای روان بخار ابرها مے گردند! «اوم» بر بخارها دمیده، شگفت آسا پرده هاشان را می گشاید. اقبانوسها برهنه مي ايستند، الكترونهاي پر درخشش؛ تا آن که، با واپسین نوای کوس کیهانی روشنایی هایی ناسره تر، ناپدید می گردند در پردههای ابدی نیکبختی همه جاگستر من. از شادمانی آمدم، برای شادمانی میزیم و در شادمانی مقدس می گدازم. اقیانوس ذهنم من، مى نوشم خيزابه هاى همهٔ آفرينش را. پردههای چارگانهٔ جامد، مایع، بخار، و نور یکراست کنار می روند و من، در همه چیز، به «خویشتن بزرگ»ام اندر می شوم. برای همیشه از میان رفته اند: سایه های لرزان و دمدمی حافظهٔ میرا؛ آسمان ذهنم غبار نيالوده است در پایین، جلو، و بالای بالا. من و جاودانگی، پرتويي يکپارچهايم. منم آن حباب ريز خنده که خود دریای شادمانی شده آم.

پاراماهانسا بوگاناند

در دفتر کنونی خانم الیزابت هایج - که از نوشتههایش برمی آید فردی روشن شده بوده و خود، گامههای این راه دراز را پیموده است - نیروی جنسی و گامههای بیدارسازی آن را برشمرده و بر اهمیت نگاهداری و دگر گونسازی این نیرو پافشاری ورزیده است. او در جای جای جای نوشتههایش به نکات ژرف و ظریف عرفانی و روان شاسانه ای اشاره می کند که بی گمان به دل جویندگان راه راستی خواهد نشست و ایشان را یاری می دهد تا سر شت راستین خود و جهان پیرامون خویش را بهتر را بهتر شناخته و ارزش نیروهای درونی خویش را بهتر درک کنند.

شانك : ۹ - ۲۲ - ۱ - ۲۲ - ۲۲ ۹